
LA PLACE 

DE LA PHILOSOPHIE DE L'ÉDUCATION 

DANS LA FORMATION DES MAÎTRES 
 

Bernard JOLIBERT 
IUFM de la Réunion 

 

 

n réel malaise de l'enseignement philosophique se pose dans les 

IUFM : information raréfiée, contenus rendus discontinus et morce-

lés, auteurs fondamentaux absents, horaire en régression massive. 

Quant aux enseignants, en sursis dans le pire des cas, ils sont occupés à 

des tâches de saupoudrage idéologique ponctuel ; dans le meilleur, ils gardent 

la possibilité de constituer des modules complets, allégés cependant, et sans 

commune mesure avec l'urgence et les exigences d'une réelle et formative 

réflexion sur l'éducation. 

I1 est désormais certain que l'attitude réflexive et critique est intentionnel-

lement évacuée de la formation des futurs enseignants au profit d'études plus 

rentables, c'est-à-dire évaluables rapidement en termes d'« indicateurs éduca-

tionnels d'efficacité » pour parler comme Landsheere
1
. 

Tout se passe comme si la formation des maîtres tentait d'évacuer l'exa-

men des principes axiologiques et téléologiques qui la sous-tendent, cherchait 

à s'abstenir de s'interroger sur les valeurs qui orientent son action en mettant 

en lieu et place de cette réflexion normative une série de savoirs d'autant plus 

rassurants du point de vue de la connaissance qu'ils ont toute l'apparence de 

la scientificité. Le professeur psychologue, l'enseignant sociomètre (sans jeu 

de mots), le pédagogue expérimental, le technicien de la didactique et de la 

communication parlent au nom de faits et de lois tirés de l'expérience. Quant 

à l'idéal humain poursuivi, aux finalités régulatrices, leur recherche devient 

inutile et encombrante. 

Cette conception dominante qui élimine le côté « chimérique » des idées 

philosophiques au profit des sciences de l'éducation tend à s'affirmer dans 

trois directions principales :  

- Celle de la psychologie qui, dans la mesure où elle nous dit ce qu'est 

l'enfant au nom de principes génétiques ou caractériels, ce que sont les rela-

 
1. Dictionnaire de l’évaluation et de la recherche en éducation, Presses universitaires 

de France (PUF), 1979. 

U 



Bernard Jolibert 

 

142 

 

tions de groupe dans une classe, permettrait de savoir immédiatement com-

ment aborder l'élève, c'est-à-dire comment enseigner ; 

- Celle de là sociologie qui, en plus d'indications sur les possibilités des 

enfants selon leurs milieux d'origine, devrait permettre, aidée par l'économie, 

d'établir des prévisions à plus ou moins long terme concernant les besoins en 

hommes de la société à venir, ou plus modestement ceux de la société pré-

sente. À la question « quoi enseigner ? », la réponse serait alors immédiate 

puisque les besoins seraient parfaitement définis en termes d'« objectifs » ; 

- Celle des techniques expérimentales pédagogiques qui, permettant de 

mettre au point un certain nombre de procédés regroupés en méthodes, pren-

nent valeur de lois expérimentales. Combinant les niveaux et les objectifs, 

ces méthodes fourniraient une route sûre et indiscutable à l'action de l'ensei-

gnant, route permettant de faire l'économie de la réflexion en termes de « fi-

nalités ». 

Pourquoi s'interroger sur d'éventuelles valeurs ultimes, achevées, sur de 

possibles idéaux alors que des « objectifs » limités, évaluables et formulables 

en termes concrets suffisent à établir un plan l'éducation pour la jeunesse ? 

Cette orientation techniciste de la formation des futurs enseignants répond 

à l'espoir aussi bien de certains théoriciens de l'éducation, comme Piaget, que 

des gardiens de la pratique éducative que sont les ex-directeurs d'écoles nor-

males ou des planificateurs politiques qui, depuis Legrand, de Peretti, Bour-

dieu, Gros ou Bancel, pour ne citer que les plus récents, voient dans l'élimina-

tion de la réflexion philosophique de la formation pédagogique la solution à 

tous les problèmes de l'institution scolaire. 

Le mieux est peut-être d'en citer quelques extraits. 

À tout seigneur, tout honneur. Commençons par un exemple de « violence 

symbolique » chez le théoricien du non-théorique Pierre Bourdieu :  
« Question : Pourquoi avez-vous toujours des mots très durs contre la théorie 

que vous semblez identifier, presque toujours, à la philosophie ? En fait, vous 

faites vous-même de la théorie même si vous vous en défendez. 

Réponse : Ce que l'on appelle théorie le plus souvent, c'est du laïus de manuel. 

La théorisation n'est souvent qu'une forme de ''manuélisalion'', comme dit 

Queneau quelque part. Ce que, pour que le jeu de mots ne vous échappe pas, 

je pourrais commenter en citant Marx : ''La philosophie est à l'étude du monde 
réel ce que l'onanisme est à l'amour sexuel''. Si tout le monde savait ça en 

France, la science sociale ferait un ''bond en avant'', comme disait l’autre. »2  

Passons du côté des « praticiens » incorruptibles : 

 
2. P. Bourdieu, Questions de sociologie, Minuit, p. 50. 



La place de la philosophie de l’éducation dans la formation des maîtres 

 

 

143 

 

« I1 nous paraît important de diminuer le rôle de la philosophie dans le champ 
des connaissances au profit des techniques de communication et d'animation. 

D'autre part, les disciplines scientifiques comme la sociologie et la psycholo-

gie doivent être représentées en tant que telles dans la formation : les profes-

seurs de philosophie ne représentent pas ces disciplines, sauf formation parti-
culière des psychopédagogues, cette proposition correspond aux orientations 

des pages 6 et 9 du rapport Bancel. »3  

Piaget est encore plus expéditif :  
« La position fragile de la philosophie provient de ce fait qu'après avoir vu se 

séparer d'elle la logique, la psychologie et la sociologie, elle assiste aujour-

d'hui à l'élaboration d'épistémologies mathématiques, physiques et psychoso-

matiques (etc.) dont il est facile de prévoir que leur réunion constituera l'épis-
témologie de demain. […] La question est alors de savoir si l'organisation sco-

laire de l'avenir maintiendra par tradition (car elle est malheureusement expo-

sée à toutes les maladies dues à l'inertie..) les privilèges abusifs de la philoso-

phie ou si les enseignements de culture générale s'engageront enfin dans la 
voie du structuralisme scientifique. »4 

Quant à Derrida, dernier en date des contempteurs de la réflexion critique, 

il n'ajoute rien de bien original à ce jeu de massacre. 

Renversons pourtant la question de Piaget. Tout le problème qu'on est en 

droit de se poser devant ce déferlement de certitudes théoriques et de compé-

tences techniques devant régler les choix pédagogiques est de savoir si la 

psychologie la plus fine, la sociologie prévisionnelle la plus élaborée, la mé-

thodologie la plus expérimentale peuvent tenir lieu de théorie de l'éducation, 

c'est-à-dire peuvent suffire à percevoir et comprendre les choix humains 

inhérents à toute action éducative. 

Mais qu'est-ce que l'éducation ? Partons de la définition la plus large pos-

sible. 

L'éducation peut être entendue en général comme l'action du monde 

adulte, spécialisée ou non, sur des enfants et des adolescents en vue de leur 

faire acquérir certains comportements (savoirs, attitudes morales, sociales, 

physiques) considérés comme souhaitables en fonction de valeurs plus ou 

moins lucidement exprimées. Son étude comprend donc quatre niveaux et 

non trois comme le pensait E. Durkheim
5
 : 

- Celui des institutions scolaires au sens large : lois, règlements, contenus, 

habitudes scolaires, usages, etc., qui composent la réalité palpable de l'éduca-

 
3. Syndicat national des directeurs et directrices d’EN, 15 novembre 1990, page 10. 
4. Piaget, Où va l’éducation ?, Denoël, 1971, p. 35. 

5. Sociologie et éducation, PUF, 1977. 



Bernard Jolibert 

 

144 

 

tion. 

- Celui de la pédagogie : réflexion déjà théorisée sur les pratiques éduca-

tives, les procédés qui se constituent en méthodes. 

- Celui des sciences de l'éducation : toutes les sciences qui peuvent être 

utiles à l'éducateur, telle la psychologie, la médecine, la sociologie, l'écono-

mie, l'histoire, etc. 

- Au-delà de cette distinction de Durkheim, il existe aussi une réflexion 

plus générale qui engage l'éducateur, celle qui consiste à s'interroger, parmi 

les diverses valeurs proposées par l'histoire à l'éducation ou plus immédiate-

ment, au sein des multiples modèles éducatifs s'opposant à chaque époque, 

sur la finalité qui semble la plus pertinente. C'est ce qu'il conviendrait d'appe-

ler philosophie de l'éducation. 

Toute pratique éducative, toute méthode pédagogique contient une inten-

tion humaine qui lui sert de repère et il ne fait aucun doute que ses orienta-

tions sont relatives à ce projet. Une véritable théorie de l'éducation ne con-

siste-t-elle pas alors à rechercher, comparer, examiner jusque dans les der-

niers présupposés les modèles humains véhiculés par les pratiques éducatives 

et les théories pédagogiques ? On peut se demander si une telle réflexion 

critique n'est pas aujourd'hui rendue caduque par le développement des 

sciences humaines et des techniques dans la pédagogie, puisque ces dernières 

semblent répondre scientifiquement à la multiple question : à qui, quoi, 

comment enseigner ; et surtout pourquoi, dans quel but défini, en fonction de 

quelles finalités ? 

Les psychologies réductrices 

L'opinion qui semble prévaloir et place la psychologie de l'enfant, quelque 

forme qu'elle prenne, au fondement même de la pédagogie est celle selon 

laquelle on ne peut agir sur un être qu'à la condition de le connaître. Il reste 

vrai que l'action éducative de l'adulte n'est pas indépendante du sujet sur 

lequel elle s'exerce. Suivant une métaphore souvent employée, si l'agriculteur 

doit connaître la terre qu'il travaille, l'éducateur doit comprendre l'enfant pour 

parvenir à l'efficacité. Pour instruire, il faut d’abord connaître ceux qu’on 

instruit. D’où le succès, chez les éducateurs, de la psychologie du caractère, 

celui des psychologies génétiques, celui de la psychanalyse comme autant de 

sciences dévoilant l'enfance et permettant, par là même, la régulation des 

systèmes éducatifs. La psychologie tient lieu de norme, de règle sur laquelle 

s'appuyer pour tracer une éducation droite. 

Pourtant, à ce niveau, un premier doute s'installe. Par delà l'assimilation 



La place de la philosophie de l’éducation dans la formation des maîtres 

 

 

145 

 

quelque peu rapide et superficielle de l'agriculture à l'enseignement dont 

l'objet et les finalités sont sans doute exactement inverses, on peut se deman-

der si la connaissance de l'enfant peut être le monopole de la psychologie. 

Bien d'autres domaines de la connaissance nous parlent de l'enfance, non sans 

finesse ou rigueur. La pédiatrie, la pédopsychiatrie prétendent, elles aussi, 

apporter des indications pouvant éclairer la pratique pédagogique. Et peut-on 

oublier les enseignements de l'histoire des idées et des institutions qui se 

rapportent à l'enfance ? Faut-il ignorer les informations qu'apportent romans, 

biographies, confessions, souvenirs, journaux intimes, sous prétexte qu'ils 

sont teintés de subjectivité ou ne présentent jamais de garantie d'authentici-

té ? Kant nous rappelle qu'il n'y a pas de source unique de l'anthropologie et 

que les romans, quand bien même ils seraient fondés sur la fiction, fournis-

sent des caractères qui sont empruntés dans leurs traits fondamentaux à l'ob-

servation des hommes. Bien qu'ils contiennent parfois une exagération, il n'en 

est pas moins vrai que, s'ils nous touchent, c'est qu'ils doivent, en qualité, 

correspondre à une réalité affective humaine
6
. Il semble bien que la psycho-

logie n'ait pas le monopole de la connaissance de l'enfance ou de l'homme et 

que bien d'autres disciplines, certaines plus rigoureuses, d'autres plus subjec-

tives, puissent fournir des informations véraces pouvant aider l'éducateur. 

Mais 1à n'est pas la critique essentielle contre la réduction psychologique. 

On peut lui adresser un reproche plus grave : entre aider l'éducateur et servir 

de fondement à la pratique pédagogique, il y a un gouffre, de même qu'entre 

fournir des indications utiles et assigner une finalité. Si la connaissance de 

l'enfant peut parfois indiquer ce qu'il est préférable de ne pas faire, elle ne 

fournit, en revanche, aucune indication quant à ce qu'il faut choisir de faire. 

Elle peut nous dire dans quel état se trouve l'enfant du point de vue affectif 

ou cognitif ; elle ne saurait fournir les fins vers quoi le conduire. C'est que 

connaître l'enfant, c'est le décrire, dire ce qu'il est. Or, l’éducation ne saurait 

se contenter d’un tel constat. Son problème n’est pas de connaître l'enfant 

mais de le conduire hors de l'enfance. Il s'agit pour elle d'action, ce qui sup-

pose la conception de certaines fins qui seront précisément hors de l'enfance. 

Pédocentrisme et pédagogie sont antinomiques. Un pédagogue qui prend 

l'enfant pour centre de sa réflexion se nie en tant que pédagogue. 

Or, à force de penser qu'il est nécessaire de connaître l'enfant pour l'édu-

quer, certains éducateurs ont fini par supposer que cette connaissance pouvait 

tenir lieu d'éducation. C'était sans aucun doute faire l'économie du normatif 

qui impose des choix pesants en se donnant par là-même bonne conscience. 

Mais à quel prix ? Au prix de l'éducation elle-même qui suppose toujours un 

 
6. Anthropologie du point de vue pragmatique, Vrin, 1964, page l3. 



Bernard Jolibert 

 

146 

 

« devoir être » constituant son objectif, et que la connaissance la plus objec-

tive ne peut remplir. Sans aller jusqu'à dire avec Alain, qui mériterait pourtant 

plus qu'une incise, qu'il n'y a pas à connaître l'enfant pour l'instruire, mais 

qu'il faut au contraire l'instruire pour le connaître, étant entendu que sa véri-

table nature est sa nature développée par l’étude
7
, il semble urgent de dissiper 

l'illusion selon laquelle la connaissance de l'enfant peut remplacer une ré-

flexion sur les finalités de l'éducation. I1 ne fait aucun doute que la connais-

sance de l'enfant, dont la psychologie en général est un élément non négli-

geable, apporte une aide au praticien. Sans doute a-t-elle permis de libérer 

l'éducation de certaines routines, mais il ne faudrait pas pour autant tomber 

dans les illusions du pédocentrisme. Toute action éducative, toute formation 

des jeunes générations, quelque forme qu'elle prenne, autoritaire ou libérale, 

pédérastique ou méfiante devant les liens affectifs, contient un aspect norma-

tif essentiel qu'il est illusoire et dangereux de cacher. La pédagogie est un art, 

et comme toute technique, elle se définit d'abord en vue de certaines finalités 

dont il importe de prenne conscience et dont il faut sans cesse reprendre 

l'analyse. L'entreprise éducative vise certains objectifs qui n'ont de sens qu'en 

fonction d'un but, qui apparaît comme valeur. Ses orientations dépendent de 

la conception que l'on se fait d'un idéal ; elle engage donc une philosophie de 

l'homme et son projet consiste précisément à dépasser l'enfant en le niant 

comme enfant pour réaliser à travers lui cette valeur. 

Par conséquent, si l'école a pour fonction d'aider les êtres à sortir de l'en-

fance pour atteindre l'humanité, c'est que le débat essentiel reste au niveau de 

l'humain et non de l'enfance. Dans le meilleur des cas, une connaissance plus 

fine de l'enfant n'a pas pour but la contemplation de l'enfance comme état, 

mais une efficacité plus grande dans l'acquisition des traits culturels considé-

rés comme meilleurs. Toutes les disciplines qui visent à connaître les enfants, 

et parmi elles la psychologie, sont donc conditionnées par un débat plus es-

sentiel : celui qui porte sur les idéaux humains poursuivis par la pédagogie. 

Où les saisir ?  

L'impérialisme sociologique 

À ce niveau de notre recherche, nous sommes renvoyés vers la seconde direc-

tion que prend aujourd'hui le débat pédagogique. La deuxième opinion cou-

rante, c'est que cette recherche d'une finalité n'est plus du ressort de la ré-

flexion critique, mais d'un lot de disciplines scientifiques qui permettent de 

 
7. Propos sur l'éducation, PUF, l976, XVI, page 45. 



La place de la philosophie de l’éducation dans la formation des maîtres 

 

 

147 

 

définir avec assez de rigueur l'état actuel et futur de la société, indiquant alors 

de manière positive quels modèles humains l'éducation devra réaliser pour 

s'adapter. À l'autre bout de l'analyse pédagogique, sociologie, économie, 

anthropologie sociale, futurologie, même, se partagent le privilège d'assigner 

un modèle objectif aux pratiques éducatives. Qu'importent les finalités, tou-

jours trop lointaines et trop idéales ; l'assignation d'objectifs mesurables suffit 

à définir la pensée éducative contemporaine. Ne parle-t-on pas avec ravisse-

ment du SPPB (Système - plan - programme - budget) comme de l'outil per-

mettant d'optimiser les choix éducatifs au mieux des possibilités budgétaires !  

Mais, que ces sciences nous disent les besoins humains de leur époque ou 

qu'elles prennent le risque de conjecturer ceux d'une époque à venir, dans 

tous les cas, elles passent à côté de cette réalité éducative à laquelle elles 

prétendent être fidèles. Dans le meilleur des cas, ce qu'elles nous disent du 

futur reste objet de prévision et un tel objet n'a de valeur qu'indicative. I1 

reste toujours possible de refuser, d'orienter, d'adapter l'éducation de telle 

manière que le futur soit influencé par des vœux qui restent des vœux poli-

tiques présents. Toute action éducative, surtout puisqu'elle prétend le con-

traire, présuppose une telle liberté. 

De plus, malgré l'analyse de Cournot
8
 qui demande une adaptation des 

hommes et des contenus d'instruction aux réalités économiques et indus-

trielles présentes, il est vraisemblable que la situation technique et écono-

mique à laquelle on prépare actuellement les élèves ne sera pas celle qu'ils 

rencontreront dans vingt ans. L'éducateur qui prépare aux réalités 

d’aujourd'hui au nom de l'utilité immédiate est à coup sûr certain d'être en 

retard. 

Quant à celui qui prétend préparer à la réalité de demain, il tend à oublier 

que l'éducation et l'instruction touchent des êtres qui devront s'adapter à une 

époque à propos de laquelle nous n’avons aucune certitude
9
. 

Malgré les théories déterministes de l'histoire, dont les plus cohérentes si-

tuent l'observateur à la fin de cette dernière, prenant le risque d'en compro-

mettre l'historicité, le futur reste difficilement prévisible pour celui qui est en 

train de devenir. Comment se situer à la fois dans le train de l'histoire et au 

bout de cette dernière pour savoir sa destination ? À moins de se placer au 

point de vue de Sirius, il est téméraire de faire du futur un pensable au pré-

sent. On devine alors que l'école n'a pas pour fonction d'ouvrir au monde du 

travail, mais de donner une assez vaste culture générale qui permettra seule, 

par la généralité même des moyens qu’elle contient, d'apprendre à apprendre. 

 
8. Des institutions d'instruction publique en France, Vrin, 1977, page 10. 

9. J. Muglioni, Conférence de Spa, 13-14-15 mai 1980, Kalandiak, 1981. 



Bernard Jolibert 

 

148 

 

Sa tâche la plus urgente n'est donc peut-être pas de particulariser, mais de 

fournir au contraire les outils intellectuels les plus universels, qui sont autant 

d'instruments de véritable adaptation, dans la mesure même où ils sont des 

outils de toute pensée. 

Quant à répéter que c'est chaque société particulière qui détermine l'école 

pour sa propre sauvegarde, c'est juger sur les intentions, mais non sur les 

effets. L'histoire, après coup, se montre plus rusée qu'une analyse superfi-

cielle pourrait le laisser croire. Le personnel qui conduit la révolution de 

1789 est formé dans des collèges chargés de conserver l'ancien régime. Les 

séminaires ont fourni bien des anticléricaux farouches et, en retour, les écoles 

normales ont produit quelques penseurs religieux déterminés. J. Château
10

 

nous rappelle que Platon retourne contre les Sophistes des techniques qu'il a 

apprises d'eux et que Voltaire a sans doute retenu des Jésuites autre chose que 

du « latin et des sottises ». C'est donc au nom d'un idéal, conçu comme mo-

dèle régulateur de la pratique, et non en raison de certitudes objectives que se 

constituent les finalités de l'action éducative. 

Finalement, si les sciences humaines peuvent nous apporter des indica-

tions utiles concernant l'état actuel de l'enseignement, celui de certains en-

fants, si elles permettent parfois de mieux percevoir le sens des crises que 

nous rencontrons, elles ne peuvent fournir aucune indication pratique en 

référence à un projet idéal qui n'a plus rien à voir avec la science, mais repose 

sur des choix moraux. Constater une crise, tenter de la décrire ne nous dit pas 

ce qu'il faut faire. Entre une adaptation aveugle au présent qui serait toujours 

en retard et une futurologie fantasmatique, le pédagogue reste sans aide quant 

aux normes qui sont inhérentes à son activité. Nulle science positive ne peut 

fournir, à cause de sa positivité même, cette « idée d'humanité » qui sert de 

guide pratique à toute action éducative. Suivant quel projet humain former 

l'enfance ? À cette question pourtant essentielle, ni la psychologie, ni la so-

ciologie ne peuvent apporter de réponse garantie et rassurante dans la mesure 

où elles n'affrontent pas le domaine de la norme et des valeurs, mais au con-

traire tentent de le réduire. 

Les techniques pédagogiques 

Devant cette difficulté, et peut-être pour ne pas avoir à se reconnaître comme 

une éducation sans projet axiologique, la tentation de la pédagogie est de se 

réfugier derrière le paravent des techniques et des procédés sur lesquels s'ap-

 
10. Les Grands Pédagogues, PUF, 1972, page 9. 



La place de la philosophie de l’éducation dans la formation des maîtres 

 

 

149 

 

puie l'action éducative. Afin de se mieux prémunir contre le dépassement 

hors des murs de la pratique immédiate, l'analyse se retourne sur les moyens 

et prend pour fin les usages, instruments, matériels éducatifs toujours nou-

veaux, par quoi elle tente de se constituer en savoir autonome. Classes expé-

rimentales, méthodes d'essai, expérimentations scolaires apparaissent comme 

autant de tentatives permettant de soumettre l'enseignement à la question afin 

d'en découvrir les lois cachées, lois qui doivent permettre de glisser sans 

douleur du constat descriptif au normatif. 

En voici deux exemples. 

Les références obligées pour évaluer l'efficacité d'un maître sont aujour-

d'hui les catégories de Flanders qui portent sur les interactions verbales entre 

enseignants et enseignés. L'idée centrale reste, postulat discutable à long 

terme, que l'influence directive et magistrale de l'enseignant tend à réduire la 

liberté de l'élève. Quant au modèle d'évaluation de la participation du maître 

à la vie du groupe scolaire, elle relève de l'analyse de Bales pour qui l'attitude 

« antagoniste » ou « retirée » est le signe, ce qui reste très discutable, d'un 

désengagement. 

Dans le meilleur des cas, la didactique tient lieu de finalité. Ici encore, 

pourtant, la plus grande prudence serait requise. On peut être « magistral » et 

rassurant, par suite favoriser l'accès de l'étudiant à la liberté. On peut être 

discret et efficace ; il existe aussi de « saintes colères ». 

Sans doute, les investigations méthodiques permettent-elles parfois de 

mettre au jour des mécanismes utilisables dans la pratique et il serait illusoire 

de négliger les didactiques spéciales. Elles peuvent rendre de grands services 

aux éducateurs. Quant à la vertu des procédés particuliers, elle est d'un grand 

secours dans la pratique immédiate. Pourtant, il reste impossible de réduire 

l'éducation à un ensemble de techniques particulières, même méthodiquement 

ordonnées. Ce serait oublier d'abord que toute technique met en relation des 

moyens et des fins. Elle se définit comme un ensemble d'usages efficaces 

transmissibles, destinés à produire certains résultats jugés utiles. Or c'est le 

choix de cette utilité qui fait problème car il déborde la pratique immédiate. 

Toute technique est relative aux fins qu'elle favorise. Si on adopte une telle 

perspective techniciste on tend à confondre les lois expérimentales, tirées de 

l'observation des phénomènes, avec les lois prescriptives qui imposent un 

ordre aux phénomènes. Confusion savamment entretenue par certains de ceux 

qui se réclament de « la nouvelle culture technologique ». Ramener les se-

condes aux premières pour leur donner l'apparence de la nécessité, c'est tout 

simplement s'aveugler sur les finalités éducatives, ce qui n'empêche pas ces 

finalités d'exister, voire de s'imposer plus sournoisement encore. C'est sou-

vent au nom de la liberté que les esclavages les plus tyranniques se sont af-



Bernard Jolibert 

 

150 

 

firmés. 

La réflexion critique  

Par delà la pédagogie expérimentale, il subsiste donc une réflexion qui doit 

porter sur les fins de l'éducation. Cette réflexion ne saurait être perdue de vue 

sans danger grave pour l'éducation elle-même qui risque de ne plus savoir à 

quoi elle sert et ainsi de servir à n'importe quoi. 

On voit alors que, pour ce qui touche aux trois directions que nous venons 

d’examiner, l’insuffisance, en sa racine, est la même. 

Tout comme pour la connaissance de l’enfant et celle de la société, le 

souci des techniques permet d'aboutir à des jugements de réalité, mais non, 

sinon de manière implicite, à des jugements de valeur. Or, pratiques éduca-

tives et théories pédagogiques ne se contentent pas de ce qui est, mais s'orien-

tent en fonction de ce qui doit être, c'est-à-dire d'un ensemble de valeurs qui 

sert de fondement à leur démarche. Tout l'édifice de la pédagogie repose sur 

ce projet normatif. Il ne saurait donc s'agir de l'occulter, mais bien au con-

traire de le garder toujours à l'horizon de la recherche, non sans doute comme 

contenu de certitudes, mais comme problème, c'est-à-dire comme tâche à 

résoudre. 

Sans doute est-ce à ce niveau que l'attitude réflexive et critique de la phi-

losophie peut le plus car son effort consiste, peut-être modestement, mais 

avec obstination, à tenter de mettre au jour l'idéal humain ou inter-humain qui 

se profile derrière toute conception éducative, à expliciter les valeurs qui 

sous-tendent les modèles pédagogiques afin de permettre un choix, ou du 

moins d'en connaître le fondement. À l'inverse, une pédagogie qui nie se faire 

une idée de l'homme ou déclare en ignorer jusqu'à la notion, ce qui semble de 

mode aujourd'hui, ne peut qu'être d'emblée suspecte. Contre la tentation des 

fascismes obscurs ou des totalitarismes sournois qui s'emploient à travestir le 

projet humain, ou inhumain, qui leur sert de modèle, peut-être que la tâche 

réflexive et critique de la philosophie consiste d'abord simplement, au sein de 

la pédagogie, à tenter, en remontant de condition en condition, de dévoiler ce 

que les fausses évidences de l'opinion occultent. 

La philosophie, sans doute, n'apprend pas à « faire », mais à savoir un peu 

moins mal ce que l'on fait, ce qui n'est déjà pas si négligeable. C'est sa tâche 

essentielle que de rester une quête jamais satisfaite des présupposés et des 

fins de l'action en général et de l'action éducative en particulier. 

Chaque époque s'est faite porteuse d'un modèle humain conflictuel. De 



La place de la philosophie de l’éducation dans la formation des maîtres 

 

 

151 

 

l'« excellence » de la Paidea grecque qui vise à réaliser l'essence de chaque 

être au sein d'un Cosmos ordonné au « salut » transcendant de l'Église mé-

diévale, de l'humanisme renaissant qui se coupe progressivement de la trans-

cendance pour tenter de concilier l'être social, raisonnable et naturel dans 

l'homme qui devient source et fin de son activité, à un déterminisme histo-

rique qui le ramène au rôle d'instrument du Progrès qui le dépasse, en passant 

par l'utilitarisme réduisant l'humain au rang d'outil d'une production écono-

mique déterminée, il n'est pas d'époque, de société, de groupe interne à 

chaque société qui ne propose ou n'ait proposé un idéal à l'entreprise éduca-

tive : ce sont ces idéaux qui permettent d'assigner des fins à l'éducation, fins 

en conflit puisque ces idéaux sont conflictuels. À ne pas chercher à les com-

prendre, on se condamne à ne pas savoir ce que l'on fait, car nous en sommes 

les héritiers directs. 

Mais cela signifie qu'une réflexion philosophique sur l'éducation ne sau-

rait se contenter d'en constater la réalité culturelle, économique. L'éducateur 

en général est amené à effectuer des choix parmi ces réalités culturelles 

qu'offre aussi bien l'histoire que l'examen des contradictions de la réalité 

présente. Peut-être qu'alors l'analyse réflexive et critique qui reste la tâche de 

la philosophie consiste non seulement à tenter de mettre au jour les modèles 

humains qui se profilent derrière les institutions et les théories pédagogiques, 

mais aussi à en discuter 1a valeur lorsque, comme c'est le cas aujourd'hui 

(mais cela n'a-t-il pas toujours été le cas ?), les conceptions de l'humain sont 

multiples et conflictuelles. 

Que les idéaux humains soient liés à des situations historiques données, 

que des facteurs économiques, techniques, politiques interviennent dans leur 

choix et leur maintien, cela ne fait aucun doute. Mais si cela explique en 

partie certaines options momentanées, cela ne suffit jamais à en fonder la 

validité. Bien des théories de l'homme ou de l'enfant ont servi, au cours de 

l'histoire des intérêts contraires, et inversement, des intérêts identiques peu 

vent s'appuyer sur des théories contradictoires de l'homme. Par exemple, 

Locke, pour légitimer l'élitisme, s'appuie sur une théorie de l'enfant qui ac-

corde une large place et un rôle prépondérant à l'éducation dans la formation, 

alors que Coménius penche pour un enseignement « de tout à tous » tout en 

pensant pourtant que certains naissent plus doués que d'autres. Ceci heurte les 

1ieux communs de l'explication contemporaine qui rattache peut-être trop 

rapidement l’innéisme des dons à une volonté de sélection précoce, et la 

« page blanche » de l'empirisme à la démocratie. Si une réflexion philoso-

phique peut apparaître nécessaire, c'est qu'une théorie de l'homme sur quoi 

s'appuie l'éducation ne se réduit jamais à son utilisation sociale ou politique 

immédiate et consciente. Ces derniers facteurs ne suffisent pas à en rendre 



Bernard Jolibert 

 

152 

 

compte. Parallèlement à son utilisation politique, tout système éducatif' re-

pose sur un idéal moral humain qui lui sert de finalité et peut rentrer en con-

flit avec son utilisation politique. C'est à ce niveau que techniques pédago-

giques, analyses psychologiques, constats sociologiques sont insuffisants. 

Dans le meilleur des cas, ils sont muets sur ce qu'il faut faire, dans 1e pire, ils 

servent à masquer les finalités monstrueuses de l'éducation. 

« Point d’éducation qui ne soit d’essence axiologique », nous rappelle J. 

Ulmann
11

, point d’analyse de l’éducation et de la pédagogie qui n’invite, en 

conséquence, à une réflexion philosophique, c’est-à-dire à une recherche 

critique concernant les valeurs qui se trouvent à la base même de toute pra-

tique et de toute théorie éducatives. 

La véritable question n’est donc pas à proprement parler institutionnelle, 

mais bien de contenu. Que nous fonctionnions en écoles normales, IUFM, 

MAFPEN, universités, etc., il s’agit de savoir si une formation profession-

nelle véritable a pour objet d’enfermer les futurs enseignants dans des mo-

dèles nécessairement fragiles, isolés et éphémères, ou s’il est souhaitable de 

leur proposer une réflexion critique sur leur propre pratique. Une véritable 

formation d’enseignants ne saurait faire l’économie d’une philosophie de 

l’éducation. Il y va de sa cohérence et de sa lucidité. 

 

 
11. La Pensée éducative contemporaine, PUF, 1976, page 11. 




