LAPLACE
DE LA PHILOSOPHIE DE L'EDUCATION
DANS LA FORMATION DES MATTRES

Bernard JOLIBERT
IUFM de la Réunion

IUFM : information raréfiée, contenus rendus discontinus et morce-
Iés, auteurs fondamentaux absents, horaire en régression massive.

Quant aux enseignants, en sursis dans le pire des cas, ils sont occupés a
des taches de saupoudrage idéologique ponctuel ; dans le meilleur, ils gardent
la possibilité de constituer des modules complets, allégés cependant, et sans
commune mesure avec l'urgence et les exigences d'une réelle et formative
réflexion sur I'éducation.

11 est désormais certain que l'attitude réflexive et critique est intentionnel-
lement évacuée de la formation des futurs enseignants au profit d'études plus
rentables, c'est-a-dire évaluables rapidement en termes d'« indicateurs éduca-
tionnels d'efficacité » pour parler comme Landsheere’.

Tout se passe comme si la formation des maitres tentait d'‘évacuer l'exa-
men des principes axiologiques et téléologiques qui la sous-tendent, cherchait
a s'abstenir de s'interroger sur les valeurs qui orientent son action en mettant
en lieu et place de cette réflexion normative une série de savoirs d'autant plus
rassurants du point de vue de la connaissance qu'ils ont toute I'apparence de
la scientificité. Le professeur psychologue, I'enseignant sociometre (sans jeu
de mots), le pédagogue expérimental, le technicien de la didactique et de la
communication parlent au nom de faits et de lois tirés de I'expérience. Quant
a l'idéal humain poursuivi, aux finalités régulatrices, leur recherche devient
inutile et encombrante.

Cette conception dominante qui élimine le cdté « chimérique » des idées
philosophiques au profit des sciences de I'éducation tend a s'affirmer dans
trois directions principales :

- Celle de la psychologie qui, dans la mesure ou elle nous dit ce qu'est
I'enfant au nom de principes génétiques ou caractériels, ce que sont les rela-

l |n réel malaise de l'enseignement philosophique se pose dans les

1. Dictionnaire de | ‘évaluation et de la recherche en éducation, Presses universitaires
de France (PUF), 1979.



142 Bernard Jolibert

tions de groupe dans une classe, permettrait de savoir immédiatement com-
ment aborder I'éléve, c'est-a-dire comment enseigner ;

- Celle de la sociologie qui, en plus d'indications sur les possibilités des
enfants selon leurs milieux d'origine, devrait permettre, aidée par I'économie,
d'établir des prévisions a plus ou moins long terme concernant les besoins en
hommes de la société a venir, ou plus modestement ceux de la société pre-
sente. A la question « quoi enseigner ? », la réponse serait alors immédiate
puisque les besoins seraient parfaitement définis en termes d'« objectifs » ;

- Celle des techniques expérimentales pédagogiques qui, permettant de
mettre au point un certain nombre de procédés regroupés en méthodes, pren-
nent valeur de lois expérimentales. Combinant les niveaux et les objectifs,
ces méthodes fourniraient une route sdre et indiscutable & I'action de I'ensei-
gnant, route permettant de faire I'économie de la réflexion en termes de « fi-
nalités ».

Pourquoi s'interroger sur d'éventuelles valeurs ultimes, achevées, sur de
possibles idéaux alors que des « objectifs » limités, évaluables et formulables
en termes concrets suffisent a établir un plan I'éducation pour la jeunesse ?

Cette orientation techniciste de la formation des futurs enseignants répond
a l'espoir aussi bien de certains théoriciens de I'éducation, comme Piaget, que
des gardiens de la pratique éducative que sont les ex-directeurs d'écoles nor-
males ou des planificateurs politiques qui, depuis Legrand, de Peretti, Bour-
dieu, Gros ou Bancel, pour ne citer que les plus récents, voient dans I'élimina-
tion de la réflexion philosophique de la formation pédagogique la solution a
tous les problémes de l'institution scolaire.

Le mieux est peut-&tre d'en citer quelques extraits.

A tout seigneur, tout honneur. Commencons par un exemple de « violence
symbolique » chez le théoricien du non-théorique Pierre Bourdieu :
« Question : Pourquoi avez-vous toujours des mots trés durs contre la théorie
que vous semblez identifier, presque toujours, a la philosophie ? En fait, vous
faites vous-méme de la théorie méme si vous vous en défendez.
Réponse : Ce que I'on appelle théorie le plus souvent, c'est du laius de manuel.
La théorisation n'est souvent qu'une forme de "manuélisalion”, comme dit
Queneau quelque part. Ce que, pour que le jeu de mots ne vous échappe pas,
je pourrais commenter en citant Marx : "La philosophie est a I'étude du monde
réel ce que l'onanisme est a I'amour sexuel”. Si tout le monde savait ca en
France, la science sociale ferait un "bond en avant", comme disait I’autre. »?

Passons du coté des « praticiens » incorruptibles :

2. P. Bourdieu, Questions de sociologie, Minuit, p. 50.



La place de la philosophie de I’éducation dans la formation des maitres 143

« 11 nous parait important de diminuer le rdle de la philosophie dans le champ
des connaissances au profit des techniques de communication et d'animation.
D'autre part, les disciplines scientifiques comme la sociologie et la psycholo-
gie doivent étre représentées en tant que telles dans la formation : les profes-
seurs de philosophie ne représentent pas ces disciplines, sauf formation parti-
culiere des psychopédagogues, cette proposition correspond aux orientations
des pages 6 et 9 du rapport Bancel. »®

Piaget est encore plus expéditif :

« La position fragile de la philosophie provient de ce fait qu'apres avoir vu se
séparer d'elle la logique, la psychologie et la sociologie, elle assiste aujour-
d'hui a I'élaboration d'épistémologies mathématiques, physiques et psychoso-
matiques (etc.) dont il est facile de prévoir que leur réunion constituera I'épis-
témologie de demain. [...] La question est alors de savoir si I'organisation sco-
laire de I'avenir maintiendra par tradition (car elle est malheureusement expo-
sée a toutes les maladies dues a l'inertie..) les privileges abusifs de la philoso-
phie ou si les enseignements de culture générale s'engageront enfin dans la
voie du structuralisme scientifique. »*

Quant a Derrida, dernier en date des contempteurs de la réflexion critique,
il n'ajoute rien de bien original a ce jeu de massacre.

Renversons pourtant la question de Piaget. Tout le probleme qu'on est en
droit de se poser devant ce déferlement de certitudes théoriques et de compé-
tences techniques devant régler les choix pédagogiques est de savoir si la
psychologie la plus fine, la sociologie prévisionnelle la plus élaborée, la mé-
thodologie la plus expérimentale peuvent tenir lieu de théorie de I'éducation,
c'est-a-dire peuvent suffire & percevoir et comprendre les choix humains
inhérents a toute action éducative.

Mais qu'est-ce que I'éducation ? Partons de la définition la plus large pos-
sible.

L'éducation peut étre entendue en général comme l'action du monde
adulte, spécialisée ou non, sur des enfants et des adolescents en vue de leur
faire acquérir certains comportements (savoirs, attitudes morales, sociales,
physiques) considérés comme souhaitables en fonction de valeurs plus ou
moins lucidement exprimées. Son étude comprend donc quatre niveaux et
non trois comme le pensait E. Durkheim® :

- Celui des institutions scolaires au sens large : lois, reglements, contenus,
habitudes scolaires, usages, etc., qui composent la réalité palpable de I'éduca-

3. Syndicat national des directeurs et directrices d’EN, 15 novembre 1990, page 10.
4. Piaget, Ou va ’éducation ?, Denoél, 1971, p. 35.
5. Sociologie et éducation, PUF, 1977.



144 Bernard Jolibert

tion.

- Celui de la pédagogie : réflexion déja théorisée sur les pratiques éduca-
tives, les procédés qui se constituent en méthodes.

- Celui des sciences de I'éducation : toutes les sciences qui peuvent étre
utiles a I'éducateur, telle la psychologie, la médecine, la sociologie, I'écono-
mie, I'histoire, etc.

- Au-dela de cette distinction de Durkheim, il existe aussi une réflexion
plus générale qui engage I'éducateur, celle qui consiste a s'interroger, parmi
les diverses valeurs proposées par I'histoire a I'éducation ou plus immédiate-
ment, au sein des multiples modeéles éducatifs s'opposant a chaque époque,
sur la finalité qui semble la plus pertinente. C'est ce qu'il conviendrait d'appe-
ler philosophie de I'éducation.

Toute pratique éducative, toute méthode pédagogique contient une inten-
tion humaine qui lui sert de repére et il ne fait aucun doute que ses orienta-
tions sont relatives a ce projet. Une véritable théorie de I'éducation ne con-
siste-t-elle pas alors a rechercher, comparer, examiner jusque dans les der-
niers présupposés les modeéles humains véhiculés par les pratiques éducatives
et les théories pédagogiques ? On peut se demander si une telle réflexion
critique n'est pas aujourd'hui rendue caduque par le développement des
sciences humaines et des techniques dans la pédagogie, puisque ces dernieres
semblent répondre scientifiquement & la multiple question : & qui, quoi,
comment enseigner ; et surtout pourquoi, dans quel but défini, en fonction de
quelles finalités ?

Les psychologies reductrices

L'opinion qui semble prévaloir et place la psychologie de I'enfant, quelque
forme qu'elle prenne, au fondement méme de la pédagogie est celle selon
laquelle on ne peut agir sur un étre qu'a la condition de le connaitre. Il reste
vrai que l'action éducative de l'adulte n'est pas indépendante du sujet sur
lequel elle s'exerce. Suivant une métaphore souvent employée, si l'agriculteur
doit connattre la terre qu'il travaille, I'éducateur doit comprendre I'enfant pour
parvenir & l'efficacité. Pour instruire, il faut d’abord connaitre ceux qu’on
instruit. D’ou le succes, chez les éducateurs, de la psychologie du caractére,
celui des psychologies génétiques, celui de la psychanalyse comme autant de
sciences dévoilant I'enfance et permettant, par la méme, la régulation des
systemes éducatifs. La psychologie tient lieu de norme, de régle sur laquelle
s'appuyer pour tracer une éducation droite.

Pourtant, & ce niveau, un premier doute s'installe. Par dela I'assimilation



La place de la philosophie de I’éducation dans la formation des maitres 145

quelque peu rapide et superficielle de Il'agriculture a l'enseignement dont
l'objet et les finalités sont sans doute exactement inverses, on peut se deman-
der si la connaissance de I'enfant peut étre le monopole de la psychologie.
Bien d'autres domaines de la connaissance nous parlent de I'enfance, non sans
finesse ou rigueur. La pédiatrie, la pédopsychiatrie prétendent, elles aussi,
apporter des indications pouvant éclairer la pratique pédagogique. Et peut-on
oublier les enseignements de I'histoire des idées et des institutions qui se
rapportent a I'enfance ? Faut-il ignorer les informations qu'apportent romans,
biographies, confessions, souvenirs, journaux intimes, sous prétexte qu'ils
sont teintés de subjectivité ou ne présentent jamais de garantie d'authentici-
té ? Kant nous rappelle qu'il n'y a pas de source unique de I'anthropologie et
que les romans, quand bien méme ils seraient fondés sur la fiction, fournis-
sent des caractéres qui sont empruntés dans leurs traits fondamentaux a l'ob-
servation des hommes. Bien qu'ils contiennent parfois une exagération, il n'en
est pas moins vrai que, s'ils nous touchent, c'est qu'ils doivent, en qualité,
correspondre & une réalité affective humaine®. Il semble bien que la psycho-
logie n'ait pas le monopole de la connaissance de I'enfance ou de I'homme et
que bien d'autres disciplines, certaines plus rigoureuses, d'autres plus subjec-
tives, puissent fournir des informations véraces pouvant aider I'éducateur.

Mais 1a n'est pas la critique essentielle contre la réduction psychologique.
On peut lui adresser un reproche plus grave : entre aider I'éducateur et servir
de fondement a la pratique pédagogique, il y a un gouffre, de méme qu'entre
fournir des indications utiles et assigner une finalité. Si la connaissance de
I'enfant peut parfois indiquer ce qu'il est préférable de ne pas faire, elle ne
fournit, en revanche, aucune indication quant a ce qu'il faut choisir de faire.
Elle peut nous dire dans quel état se trouve l'enfant du point de vue affectif
ou cognitif ; elle ne saurait fournir les fins vers quoi le conduire. C'est que
connaitre I'enfant, c'est le décrire, dire ce qu'il est. Or, I’éducation ne saurait
se contenter d’un tel constat. Son probléme n’est pas de connaitre I'enfant
mais de le conduire hors de I'enfance. Il s'agit pour elle d'action, ce qui sup-
pose la conception de certaines fins qui seront précisément hors de I'enfance.
Pédocentrisme et pédagogie sont antinomiques. Un pédagogue qui prend
I'enfant pour centre de sa réflexion se nie en tant que pédagogue.

Or, a force de penser qu'il est nécessaire de connaitre I'enfant pour I'édu-
quer, certains éducateurs ont fini par supposer que cette connaissance pouvait
tenir lieu d'éducation. C'était sans aucun doute faire I'économie du normatif
qui impose des choix pesants en se donnant par la-méme bonne conscience.
Mais a quel prix ? Au prix de I'éducation elle-méme qui suppose toujours un

6. Anthropologie du point de vue pragmatique, Vrin, 1964, page I3.



146 Bernard Jolibert

« devoir étre » constituant son objectif, et que la connaissance la plus objec-
tive ne peut remplir. Sans aller jusqu'a dire avec Alain, qui mériterait pourtant
plus qu'une incise, qu'il n'y a pas a connaitre I'enfant pour l'instruire, mais
gu'il faut au contraire l'instruire pour le connaitre, étant entendu que sa Véri-
table nature est sa nature développée par I’étude’, il semble urgent de dissiper
l'illusion selon laquelle la connaissance de I'enfant peut remplacer une reé-
flexion sur les finalités de I'éducation. 11 ne fait aucun doute que la connais-
sance de I'enfant, dont la psychologie en général est un élément non négli-
geable, apporte une aide au praticien. Sans doute a-t-elle permis de libérer
I'éducation de certaines routines, mais il ne faudrait pas pour autant tomber
dans les illusions du pédocentrisme. Toute action éducative, toute formation
des jeunes générations, quelque forme qu'elle prenne, autoritaire ou libérale,
pédérastique ou méfiante devant les liens affectifs, contient un aspect norma-
tif essentiel qu'il est illusoire et dangereux de cacher. La pédagogie est un art,
et comme toute technique, elle se définit d'abord en vue de certaines finalités
dont il importe de prenne conscience et dont il faut sans cesse reprendre
l'analyse. L'entreprise éducative vise certains objectifs qui n'ont de sens qu'en
fonction d'un but, qui apparait comme valeur. Ses orientations dépendent de
la conception que I'on se fait d'un idéal ; elle engage donc une philosophie de
I'homme et son projet consiste précisément a dépasser I'enfant en le niant
comme enfant pour réaliser a travers lui cette valeur.

Par conséquent, si I'école a pour fonction d'aider les étres a sortir de I'en-
fance pour atteindre I'humanité, c'est que le débat essentiel reste au niveau de
I'humain et non de I'enfance. Dans le meilleur des cas, une connaissance plus
fine de l'enfant n'a pas pour but la contemplation de I'enfance comme état,
mais une efficacité plus grande dans I'acquisition des traits culturels considé-
rés comme meilleurs. Toutes les disciplines qui visent & connaitre les enfants,
et parmi elles la psychologie, sont donc conditionnées par un débat plus es-
sentiel : celui qui porte sur les idéaux humains poursuivis par la pédagogie.
Ou les saisir ?

L'impérialisme sociologique

A ce niveau de notre recherche, nous sommes renvoyés vers la seconde direc-
tion que prend aujourd'hui le débat pédagogique. La deuxiéme opinion cou-
rante, c'est que cette recherche d'une finalité n'est plus du ressort de la ré-
flexion critique, mais d'un lot de disciplines scientifiques qui permettent de

7. Propos sur I'éducation, PUF, 1976, XVI, page 45.



La place de la philosophie de I’éducation dans la formation des maitres 147

définir avec assez de rigueur I'état actuel et futur de la société, indiquant alors
de maniére positive quels modéles humains I'éducation devra réaliser pour
s'adapter. A l'autre bout de l'analyse pédagogique, sociologie, économie,
anthropologie sociale, futurologie, méme, se partagent le privilege d'assigner
un modeéle objectif aux pratiques éducatives. Qu'importent les finalités, tou-
jours trop lointaines et trop idéales ; I'assignation d'objectifs mesurables suffit
a définir la pensée éducative contemporaine. Ne parle-t-on pas avec ravisse-
ment du SPPB (Systéme - plan - programme - budget) comme de l'outil per-
mettant d'optimiser les choix éducatifs au mieux des possibilités budgétaires !

Mais, que ces sciences nous disent les besoins humains de leur époque ou
qu'elles prennent le risque de conjecturer ceux d'une époque a venir, dans
tous les cas, elles passent a coté de cette réalité éducative a laquelle elles
prétendent étre fidéles. Dans le meilleur des cas, ce qu'elles nous disent du
futur reste objet de prévision et un tel objet n'a de valeur qu'indicative. 11
reste toujours possible de refuser, d'orienter, d'adapter I'éducation de telle
maniére que le futur soit influencé par des veeux qui restent des veeux poli-
tiques présents. Toute action éducative, surtout puisqu'elle prétend le con-
traire, présuppose une telle liberté.

De plus, malgré I'analyse de Cournot® qui demande une adaptation des
hommes et des contenus d'instruction aux réalités économiques et indus-
trielles présentes, il est vraisemblable que la situation technique et écono-
mique a laquelle on prépare actuellement les éleves ne sera pas celle qu'ils
rencontreront dans vingt ans. L'éducateur qui prépare aux réalités
d’aujourd'hui au nom de l'utilit¢ immédiate est a coup sdr certain d'étre en
retard.

Quant a celui qui prétend préparer a la réalité de demain, il tend a oublier
que I'éducation et l'instruction touchent des étres qui devront s'adapter a une
époque & propos de laguelle nous n’avons aucune certitude®.

Malgré les théories déterministes de I'histoire, dont les plus cohérentes si-
tuent l'observateur a la fin de cette derniere, prenant le risque d'en compro-
mettre I'historicité, le futur reste difficilement prévisible pour celui qui est en
train de devenir. Comment se situer a la fois dans le train de I'histoire et au
bout de cette derniére pour savoir sa destination ? A moins de se placer au
point de vue de Sirius, il est téméraire de faire du futur un pensable au pré-
sent. On devine alors que I'école n'a pas pour fonction d'ouvrir au monde du
travail, mais de donner une assez vaste culture générale qui permettra seule,
par la généralité méme des moyens qu’elle contient, d'apprendre & apprendre.

8. Des institutions d'instruction publique en France, Vrin, 1977, page 10.
9. J. Muglioni, Conférence de Spa, 13-14-15 mai 1980, Kalandiak, 1981.



148 Bernard Jolibert

Sa tache la plus urgente n'est donc peut-étre pas de particulariser, mais de
fournir au contraire les outils intellectuels les plus universels, qui sont autant
d'instruments de Vvéritable adaptation, dans la mesure méme ou ils sont des
outils de toute pensée.

Quant a répéter que c'est chaque société particuliere qui détermine I'école
pour sa propre sauvegarde, c'est juger sur les intentions, mais non sur les
effets. L'histoire, aprés coup, se montre plus rusée qu'une analyse superfi-
cielle pourrait le laisser croire. Le personnel qui conduit la révolution de
1789 est formé dans des colleges chargés de conserver I'ancien régime. Les
séminaires ont fourni bien des anticléricaux farouches et, en retour, les écoles
normales ont produit quelques penseurs religieux déterminés. J. Chateau’®
nous rappelle que Platon retourne contre les Sophistes des techniques qu'il a
apprises d'eux et que Voltaire a sans doute retenu des Jésuites autre chose que
du « latin et des sottises ». C'est donc au hom d'un idéal, congu comme mo-
dele régulateur de la pratique, et non en raison de certitudes objectives que se
constituent les finalités de I'action éducative.

Finalement, si les sciences humaines peuvent nous apporter des indica-
tions utiles concernant I'état actuel de I'enseignement, celui de certains en-
fants, si elles permettent parfois de mieux percevoir le sens des crises que
nous rencontrons, elles ne peuvent fournir aucune indication pratique en
référence & un projet idéal qui n'a plus rien a voir avec la science, mais repose
sur des choix moraux. Constater une crise, tenter de la décrire ne nous dit pas
ce qu'il faut faire. Entre une adaptation aveugle au présent qui serait toujours
en retard et une futurologie fantasmatique, le pédagogue reste sans aide quant
aux normes qui sont inhérentes a son activité. Nulle science positive ne peut
fournir, & cause de sa positivité méme, cette « idée d'humanité » qui sert de
guide pratique a toute action éducative. Suivant quel projet humain former
I'enfance ? A cette question pourtant essentielle, ni la psychologie, ni la so-
ciologie ne peuvent apporter de réponse garantie et rassurante dans la mesure
ou elles n'affrontent pas le domaine de la norme et des valeurs, mais au con-
traire tentent de le réduire.

Les techniques pédagogiques

Devant cette difficulté, et peut-étre pour ne pas avoir a se reconnaitre comme
une éducation sans projet axiologique, la tentation de la pédagogie est de se
réfugier derriere le paravent des techniques et des procédés sur lesquels s'ap-

10. Les Grands Pédagogues, PUF, 1972, page 9.



La place de la philosophie de I’éducation dans la formation des maitres 149

puie l'action éducative. Afin de se mieux prémunir contre le dépassement
hors des murs de la pratique immédiate, I'analyse se retourne sur les moyens
et prend pour fin les usages, instruments, matériels éducatifs toujours nou-
veaux, par quoi elle tente de se constituer en savoir autonome. Classes expé-
rimentales, méthodes d'essai, expérimentations scolaires apparaissent comme
autant de tentatives permettant de soumettre I'enseignement a la question afin
d'en découvrir les lois cachées, lois qui doivent permettre de glisser sans
douleur du constat descriptif au normatif.

En voici deux exemples.

Les références obligées pour évaluer l'efficacité d'un maitre sont aujour-
d'hui les catégories de Flanders qui portent sur les interactions verbales entre
enseignants et enseignés. L'idée centrale reste, postulat discutable a long
terme, que l'influence directive et magistrale de I'enseignant tend a réduire la
liberté de I'tleve. Quant au modéle d'évaluation de la participation du maitre
a la vie du groupe scolaire, elle reléve de I'analyse de Bales pour qui l'attitude
« antagoniste » ou « retirée » est le signe, ce qui reste trés discutable, d'un
désengagement.

Dans le meilleur des cas, la didactique tient lieu de finalité. Ici encore,
pourtant, la plus grande prudence serait requise. On peut étre « magistral » et
rassurant, par suite favoriser l'accés de I'étudiant a la liberté. On peut étre
discret et efficace ; il existe aussi de « saintes coléres ».

Sans doute, les investigations méthodiques permettent-elles parfois de
mettre au jour des mécanismes utilisables dans la pratique et il serait illusoire
de négliger les didactiques spéciales. Elles peuvent rendre de grands services
aux éducateurs. Quant a la vertu des procédés particuliers, elle est d'un grand
secours dans la pratique immédiate. Pourtant, il reste impossible de réduire
I'éducation a un ensemble de techniques particuliéres, méme méthodiquement
ordonnées. Ce serait oublier d'abord que toute technique met en relation des
moyens et des fins. Elle se définit comme un ensemble d'usages efficaces
transmissibles, destinés a produire certains résultats jugés utiles. Or c'est le
choix de cette utilité qui fait probleme car il déborde la pratique immédiate.
Toute technique est relative aux fins qu'elle favorise. Si on adopte une telle
perspective techniciste on tend a confondre les lois expérimentales, tirées de
l'observation des phénomenes, avec les lois prescriptives qui imposent un
ordre aux phénomenes. Confusion savamment entretenue par certains de ceux
qui se réclament de « la nouvelle culture technologique ». Ramener les se-
condes aux premiéres pour leur donner I'apparence de la nécessité, c'est tout
simplement s‘aveugler sur les finalités éducatives, ce qui n'empéche pas ces
finalités d'exister, voire de s'imposer plus sournoisement encore. C'est sou-
vent au nom de la liberté que les esclavages les plus tyranniques se sont af-



150 Bernard Jolibert
firmés.

La réflexion critique

Par dela la pédagogie expérimentale, il subsiste donc une réflexion qui doit
porter sur les fins de I'éducation. Cette réflexion ne saurait étre perdue de vue
sans danger grave pour I'éducation elle-méme qui risque de ne plus savoir a
quoi elle sert et ainsi de servir a n'importe quoi.

On voit alors que, pour ce qui touche aux trois directions que nous venons
d’examiner, I’insuffisance, en sa racine, est la méme.

Tout comme pour la connaissance de I’enfant et celle de la société, le
souci des techniques permet d'aboutir a des jugements de réalité, mais non,
sinon de maniére implicite, a des jugements de valeur. Or, pratiques éduca-
tives et théories pédagogiques ne se contentent pas de ce qui est, mais s'orien-
tent en fonction de ce qui doit étre, c'est-a-dire d'un ensemble de valeurs qui
sert de fondement a leur démarche. Tout I'édifice de la pédagogie repose sur
ce projet normatif. Il ne saurait donc s'agir de l'occulter, mais bien au con-
traire de le garder toujours & I'horizon de la recherche, non sans doute comme
contenu de certitudes, mais comme probléme, c'est-a-dire comme tache a
résoudre.

Sans doute est-ce a ce niveau que l'attitude réflexive et critique de la phi-
losophie peut le plus car son effort consiste, peut-étre modestement, mais
avec obstination, a tenter de mettre au jour I'idéal humain ou inter-humain qui
se profile derriere toute conception éducative, a expliciter les valeurs qui
sous-tendent les modeles pédagogiques afin de permettre un choix, ou du
moins d'en connaitre le fondement. A l'inverse, une pédagogie qui nie se faire
une idée de I'homme ou déclare en ignorer jusqu'a la notion, ce qui semble de
mode aujourd'hui, ne peut qu'étre d'emblée suspecte. Contre la tentation des
fascismes obscurs ou des totalitarismes sournois qui s'emploient a travestir le
projet humain, ou inhumain, qui leur sert de modele, peut-étre que la tache
réflexive et critique de la philosophie consiste d'abord simplement, au sein de
la pédagogie, a tenter, en remontant de condition en condition, de dévoiler ce
que les fausses évidences de I'opinion occultent.

La philosophie, sans doute, n‘apprend pas a « faire », mais & savoir un peu
moins mal ce que l'on fait, ce qui n'est déja pas si négligeable. C'est sa tache
essentielle que de rester une quéte jamais satisfaite des présupposés et des
fins de I'action en général et de I'action éducative en particulier.

Chaque époque s'est faite porteuse d'un modéle humain conflictuel. De



La place de la philosophie de I’éducation dans la formation des maitres 151

I'« excellence » de la Paidea grecque qui vise a réaliser I'essence de chaque
étre au sein d'un Cosmos ordonné au « salut » transcendant de I'Eglise mé-
diévale, de I'humanisme renaissant qui se coupe progressivement de la trans-
cendance pour tenter de concilier I'étre social, raisonnable et naturel dans
I'homme qui devient source et fin de son activité, & un déterminisme histo-
rique qui le raméne au role d'instrument du Progres qui le dépasse, en passant
par l'utilitarisme réduisant I'numain au rang d'outil d'une production écono-
mique déterminée, il n'est pas d'époque, de société, de groupe interne a
chaque société qui ne propose ou n'ait proposé un idéal a I'entreprise éduca-
tive : ce sont ces idéaux qui permettent d'assigner des fins a I'éducation, fins
en conflit puisque ces idéaux sont conflictuels. A ne pas chercher a les com-
prendre, on se condamne a ne pas savoir ce que I'on fait, car nous en sommes
les héritiers directs.

Mais cela signifie qu'une réflexion philosophique sur I'¢ducation ne sau-
rait se contenter d'en constater la réalité culturelle, économique. L'éducateur
en général est amené a effectuer des choix parmi ces réalités culturelles
qu'offre aussi bien I'histoire que I'examen des contradictions de la réalité
présente. Peut-étre qu'alors I'analyse réflexive et critique qui reste la tache de
la philosophie consiste non seulement & tenter de mettre au jour les modéles
humains qui se profilent derriére les institutions et les théories pédagogiques,
mais aussi a en discuter la valeur lorsque, comme c'est le cas aujourd'hui
(mais cela n'a-t-il pas toujours été le cas ?), les conceptions de I'humain sont
multiples et conflictuelles.

Que les idéaux humains soient liés a des situations historiques données,
que des facteurs économiques, techniques, politiques interviennent dans leur
choix et leur maintien, cela ne fait aucun doute. Mais si cela explique en
partie certaines options momentanées, cela ne suffit jamais a en fonder la
validité. Bien des théories de I'homme ou de I'enfant ont servi, au cours de
I'histoire des intéréts contraires, et inversement, des intéréts identiques peu
vent s'appuyer sur des théories contradictoires de I'homme. Par exemple,
Locke, pour légitimer I'élitisme, s'appuie sur une théorie de I'enfant qui ac-
corde une large place et un réle prépondérant a I'¢ducation dans la formation,
alors que Coménius penche pour un enseignement « de tout & tous » tout en
pensant pourtant que certains naissent plus doués que d'autres. Ceci heurte les
lieux communs de I'explication contemporaine qui rattache peut-étre trop
rapidement I’innéisme des dons & une volonté de sélection précoce, et la
« page blanche » de I'empirisme a la démocratie. Si une réflexion philoso-
phique peut apparaitre nécessaire, c'est qu'une théorie de I'nomme sur quoi
s'appuie I'éducation ne se réduit jamais a son utilisation sociale ou politique
immédiate et consciente. Ces derniers facteurs ne suffisent pas a en rendre



152 Bernard Jolibert

compte. Parallélement a son utilisation politique, tout systeme éducatif' re-
pose sur un idéal moral humain qui lui sert de finalité et peut rentrer en con-
flit avec son utilisation politique. C'est a ce niveau que techniques pédago-
giques, analyses psychologiques, constats sociologiques sont insuffisants.
Dans le meilleur des cas, ils sont muets sur ce qu'il faut faire, dans 1e pire, ils
servent @ masquer les finalités monstrueuses de I'éducation.

« Point d’éducation qui ne soit d’essence axiologique », nous rappelle J.
Ulmann®!, point d’analyse de I’éducation et de la pédagogie qui n’invite, en
conséquence, a une réflexion philosophique, c’est-a-dire a une recherche
critique concernant les valeurs qui se trouvent a la base méme de toute pra-
tique et de toute théorie éducatives.

La véritable question n’est donc pas a proprement parler institutionnelle,
mais bien de contenu. Que nous fonctionnions en écoles normales, IUFM,
MAFPEN, universités, etc., il s’agit de savoir si une formation profession-
nelle véritable a pour objet d’enfermer les futurs enseignants dans des mo-
déles nécessairement fragiles, isolés et éphémeres, ou s’il est souhaitable de
leur proposer une réflexion critique sur leur propre pratique. Une véritable
formation d’enseignants ne saurait faire I’économie d’une philosophie de
I’éducation. Il y va de sa cohérence et de sa lucidité.

11. La Pensée éducative contemporaine, PUF, 1976, page 11.





