L'EDUCATION A LA CITOYENNETE
ET LES SAVOIRS SCOLAIRES

Bernard JOLIBERT
IUFM de la Réunion

N grand renfort de publicité et d'effets d'annonce, I'exigence qui consiste a
A« éduquer a la citoyenneté » se présente comme une exigence originale et
nouvelle. Pourtant, dans la mesure ou elle vient se positionner a coté de
la traditionnelle « éducation civique » qui possede déja ses programmes a de
nombreux niveaux de l'institution scolaire, ses enseignants, ses horaires et son
objectif — transmettre aux nouvelles générations les régles et les principes indi-
viduels collectifs que nécessite la vie sociale —, cette « éducation citoyenne »
n'a, rien semble-t-il, hormis le nom, de bien original et de bien nouveau.

On est en droit de s'interroger. Qu'ajoute « éduquer & la citoyenneté » a édu-
quer au civisme, a former le futur citoyen ? A force de fréquenter I'éducation
nationale, fertile en inventions sémantiques, on comprendra que certains finis-
sent par ressentir une légitime méfiance a I'égard des nouveaux vocables. Un
peu comme si l'improvisation langagiéere servait a voiler les difficultés réelles,
précisément dans notre cas, les difficultés que nous avons a former des ci-
toyens, face a une société qui semble, comme on dit, avoir perdu ses repéres et
ses valeurs, qui fabrique la violence arbitraire jusqu'au sein de I'école, l'exclu-
sion économique, prone la différence a tout prix au point d'encourager I'éclate-
ment social, et incite au régne toujours plus impitoyable du chacun pour soi.

Ces difficultés sont réelles ; la violence, le racket, le désordre au sein ou aux
abords des établissements scolaires sont devenus de banals phénomeénes de
société. Si le désordre n'est pas vraiment nouveau, il s'amplifie dangereusement
et chacun s'accorde a reconnaitre qu'on doit aujourd'hui scolariser, a tous les
niveaux et pas seulement au lycée, des enfants et des adolescents de plus en
plus nombreux dont l'incapacité a la vie citoyenne est patente. De fait, I'institu-
tion prend en charge des étres dont l'inadaptation sociale se traduit par des
comportements manifestement hostiles. Que I'école lutte, comme elle I'a tou-
jours fait, pour tenter de contrer cette lente dissolution du lien social et moral,
cela ne se voit pas, certes, pour ceux qui ne veulent pas voir. Que 1'école ren-
contre des difficultés immenses & tenter de socialiser des étres réfractaires a la
citoyenneté, et que parfois, elle y échoue, i1 n'y a pas de honte a le reconnattre !
Qu'on accuse les enseignants d'incapacité ou d'indifférence, voire d’ignorance,
semble injuste.



124 Bernard Jolibert

Mais passons, nous en avons entendu d'autres et nous en entendrons d'autres
I On doit reconnaitre que I'exigence citoyenne n'est pas une exigence comme
les autres. Les vieux législateurs I'avaient bien vu qui hésitaient dés 1793, entre
« instruction civique », « éducation civique et morale » et « éducation sociale »,
sentant que la formation du citoyen était a la limite de I'éducation et de I'ins-
truction, de la morale et de la politique, qu'elle se transmettait partout dans et
hors de I'école, qu'elle transparaissait dans toutes les disciplines et dans la vie
quotidienne méme de l'institution scolaire, ainsi que dans son organisation
générale. Pour parler la langue pédagogique, I'éducation citoyenne est a la
charniére de « savoirs » précis, de « savoir-faire », mais peut-étre aussi de « sa-
voir étre », tant il est vrai qu'ici, les simples connaissances livresques ne suffi-
sent plus. Est-ce a dire que ces connaissances sont pour autant inutiles, super-
flues ?

Clest la précisément que le bat blesse car la tentation est grande de rejeter
les savoirs scolaire et de se laisser porter par ce qui tend peu a peu & devenir
I'idéal flou d’une citoyenneté sans concept. Autrement dit, le risque est grand,
lorsqu'on tend a négliger les savoirs, de voir I'éducation du citoyen se diluer
dans les vapeurs imprécises de la sociabilité générale. Au fond, a force de
récuser l'instruction civique ainsi que les savoirs disciplinaires, ou pourtant elle
git ainsi qu'on va le voir, « I'éducation a la citoyenne » risque de n’étre plus
nulle part et surtout pas dans les comportements des éléves.

Un homme aussi vigilant que Philippe Meirieu ne céde-t-il pas a la tentation
d'opposer les « savoirs » scolaires définis rationnellement comme sciences,
connaissances disciplinaires, aux « compétences » entendues comme aptitudes
directes a I'action, lesquelles relevent d'un autre apprentissage que le savoir, ou
I'imprégnation comportementale prend le pas sur le détour rationnel. Peut-on
sans danger écrire « que I'école doit viser, avant tout, l'acquisition de compé-
tences parce que cela est générateur du lien social alors que il I'acquisition de
connaissances est génératrice le plus souvent d'exclusion, de hiérarchisation et
par-la méme de dissolution du lien social »* ?

Fidele a Pierre Bourdieu, Meirieu place d'un coté les savoirs scolaires, théo-
riques, abstraits, intellectualisés, porteurs d'inégalité sociale, source de conflits,
de rejet, de hiérarchisation et d'exclusion, de l'autre les « savoirs étre » acces-
sibles directement par la pratique sociale ; pour accéder a la vertu citoyenne, on
pourrait alors faire I'économie des savoirs, mieux, on devrait passer outre aux
connaissances rationnelles, véritables handicaps inégalitaires dans la voie
d’accés a la citoyenneté.

1. Philippe Meirieu : « Face a I'éclatement de la société, que peut I'école ? », in Cahiers
pédagogiques n°® 340, janvier 1996, p. 22. sq.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 125

11 me parait urgent de montrer les limites et les dangers d'une telle dérive et,
au risque de paraitre iconoclaste, superficiel et pédant & la fois, je voudrais
commencer par un bref rappel historique. Un peu d'histoire aide a ne pas perdre
pied avec la réalité sociale, c'est-a-dire a comprendre comment on a pu aboutir
a cette opposition, en dépit des sages avertissements de Condorcet sur lesquels
il faudra revenir.

Du manuel civique a la mise en situation citoyenne

L'intégration sociale réfléchie des enfants semble bien commencer avec la
rédaction de « manuels de civilité ». Ces petits recueils édifiants contiennent les
premiers conseils comportementaux élémentaires concrets qui permettent a la
personne de se rendre supportable a ses concitoyens ; ils énumérent les régles
de meeurs qui conduisent a une premiére socialisation. Erasme, qui a publié une
Civilité puérile? toujours rééditée, en fait remonter le genre & l'ancien stoicisme.
De quoi s'agit-il ? Certes de transmettre les régles de politesse minima relatives
au temps, au lieu, au milieu social, régles qui permettent de s'intégrer au groupe
. les bonnes maniéres, la civilité. Mais au-dela de cette politesse toute formelle,
ou plutét a travers elle, Erasme voit bien que I'enfant est invité a faire attention
a l'autre et a lui-méme par rapport a cet autre, a ce que ses gestes, ses paroles
peuvent avoir pour conséquences. Il le répéte, et Alain retiendra la lecon : la
politesse implique toujours, au-dela des modes passagéres, sinon le respect de
l'autre, du moins la simple attention a autrui sans laquelle le respect est impos-
sible.

Certes, les « manuels de civilité » peuvent en rester au superficiel. lls peu-
vent conduire a une politesse de fagade. 11 existe des Richard Il et des Tartuffe
ailleurs que dans la littérature. Chrysippe, avec Plutarque et Quintilien, dénonce
cette forme artificielle de politesse et Socrate reprochait déja a Protagoras de
vouloir intégrer n'importe quel enfant a n'importe quelle société, méme 1a pire !
La simple politesse pourtant implique un respect qui certes ne constitue pas la
citoyenneté, mais forme une de ses conditions préalables.

Certes, cette politesse peut n'étre qu'une sorte de grammaire liée a une vo-
lonté de «distinction » trés bourdieusienne ou une classe, un groupe social
affirme sa différence ; a tout le moins, I'enfant, a travers elle, pourra peut-étre
passer a cette sociabilité élargie qui est la politesse du ceeur. La « civilité »
débute toujours par un détour réflexif sur soi et sur autrui ; elle rejoint la poli-
tesse en ce qu’elle invite au respect de soi et des autres. En dépit de ses limites,

2. Erasme : « La civilité puérile », in De Pueris, Klincksieck, 1990, pp. 92-110.



126 Bernard Jolibert

ce n'est déja pas si mal. Mais ici, nous sommes encore loin de I’idée de citoyen
et les conseils des manuels de civilité valent autant pour le sujet d’une monar-
chie ou d’une tyrannie que pour le citoyen d’une république. Au fond, le doc-
teur Petiot, Adolf Hitler et Landru étaient des individus fort civils ! Etaient-ils
pour autant des citoyens responsables ? C’est plus discutable.

Comment passer de la politesse formelle a cette politesse du cceur ? Com-
ment faire que le sujet soumis a des lois extérieures devienne citoyen, c’est-a-
dire a la fois auteur et objet de sa propre pratique politique ?

Les révolutionnaires de 1793 reprennent une solution qui avait déja donné,
semble-t-il, des résultats au sein de I’Eglise : le « catéchisme ». Il ne s'agit plus
en effet, pour eux, de former les sujets d'un monarque, d'un prince, mais les
citoyens d'une république, c'est-a-dire des hommes libres, entendons des
hommes qui ont a répondre individuellement de leur action dans la mesure ou
ils participent a I'élaboration, au maintien et a I'application des lois qui les gou-
vernent et auxquels ils se doivent d'obéir® ?

La notion méme d’« état de droit » implique qu'ils connaissent leurs droits
légitimes et leurs devoirs légaux. Le meilleur moyen, le plus rapide et le plus
efficace en tout cas, semble-t-il, pour les leur inculquer, est de prendre modéle
sur les catéchismes religieux qui fonctionnent par demandes et réponses auto-
matiques et de fabriquer des catéchismes populaires républicains, tel celui que
rédigea Leconte de Lisle en 1870,

A des questions simples, claires, précises, on répond en cceur et par ceeur,
comme & I’école coranique en quelque sorte. Un tel procédé permet-il d'accéder
a la citoyenneté ? Rien n'est moins sdr !

Condorcet soulignait déja que de telles méthodes sont sans aucun doute trés
utiles pour retenir, efficaces du point de vue de la mémoire, mais qu’elles souf-
frent d’un double défaut. D’abord elles fabriquent des étres obéissants jusqu’a
la soumission, ¢’est-a-dire des sujets, et non des citoyens capables de dire non
quand il le faut®. Ensuite et surtout, elles ne permettent pas au citoyen de com-
prendre le fonctionnement social et ses raisons. Or le citoyen n’est pas seule-
ment un rouage passif, il doit comprendre ; I’Etat, la loi s’adressent & sa raison.
C’est méme cette aptitude a juger librement et & comprendre qui constitue le
fondement psychologique de sa citoyenneté.

3. Voir L'Instruction publique en France pendant la Révolution, Klincksieck, 1989.
(discours de Mirabeau, Condorcet, Talleyrand, Romme, Fourcray, etc. sur I'école et la
citoyenneté).

4. Voir, dans ce méme numéro d’Expressions, « Le citoyen selon Leconte de Lisle »,
pages 69-85.

5. Bernard Jolibert : « Apprendre & dire non ! Le cas de Martin Dauch au serment du jeu
de Paume », in Expressions, n° 5, nov. 1994, p. 87 sq.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 127

Comment voter, critiquer, approuver, discuter la loi, éventuellement la dé-
fendre ou la refuser si, au lieu de tenter de la comprendre, on se contente de la
réciter stupidement et de I’appliquer comme un automate ? C’est
I’irresponsabilité imbécile qui est au bout des méthodes catéchétiques
d’enseignement, certainement pas la citoyenneté responsable.

D’ou la troisiéme voie qui va marquer 1’orientation du XIX°® et du début du
XX siécle pour ce qui touche a I’éducation du citoyen, celle des « manuels
d’instruction civique et morale ».

Ces petits ouvrages contiennent des textes essentiels souvent commentés,
les explications concernant I’histoire des institutions publiques, leur role, leur
fonction. On peut en prendre pour exemple le Manuel républicain de I’homme
et du citoyen de Charles Renouvier (1848)°.

A la différence des manuels de civilité et des catéchismes, ils invitent a
comprendre, a analyser ce que peut signifier I’idée méme d’Etat, de nation, de
citoyenneté, de violence Iégitime ou Iégale face a la violence privée, etc. De
fait, ils invitent le lecteur a faire usage de sa propre raison pour comprendre sa
situation citoyenne. En proposant par dissertations un début de réflexion, ces
manuels engagent I'éléve a user de son propre entendement, I'élevant a la ci-
toyenneté en le traitant en citoyen.

Mais une telle méthode d'instruction souffre, elle aussi, de limites réelles.
L'instruction civique et morale peut beaucoup, elle n'est pas tout. Elle passe
méme a coté de son objectif essentiel : la pratique. La connaissance des textes,
méme parfaite et refléchie, n'empéche pas leur transgression possible.

Autrement dit, ce n'est pas parce que je comprends la loi que je l'appliquerai
obligatoirement. On peut l'ignorer superbement, la détourner adroitement, la
subvertir légalement, la manipuler a son profit, et chacun sait que les bandits
politiques les plus dangereux ne sont pas toujours ceux qui sont les plus bru-
taux, mais bien ceux qui sont armés des « codes », des « réglements » et qui
sont soutenus par de bons avocats. La transmission des lois, des réglements, des
valeurs méme, flt-elle stricte et réfléchie, ne suffit jamais a entrainer I'obéis-
sance. La transmission n'interdit pas la transgression.

L'éleve peut toujours choisir soit de respecter les valeurs qu'on lui enseigne,
d'en faire les maximes d'une vie, soit de les rejeter ou de les bafouer. Telle est
l'ultime limite du pouvoir de I'enseignant, a quelque niveau qu'il se trouve :
I'éléve garde toujours la possibilité de retourner contre ses maitres leurs propres
doctrines. Platon le fit contre les sophistes, saint Augustin contre la rhétorique,
Voltaire contre les jésuites, Ho Chi Minh contre I’Ecole coloniale dont il sortit

6. Charles Renouvier, Manuel républicain de I'nomme et du citoyen, Garnier, «Les
classiques de la politique », 1981. Voir aussi Charles Coutel : La République et I'école,
Agora, 1991.



128 Bernard Jolibert

pourtant major. Inutile de multiplier les exemples ; ils nous disent clairement la
limite comportementale de la transmission d'un savoir.

Comment, alors, au-dela des savoirs, conduire 1’éléve a adopter le compor-
tement citoyen souhaité ? Comment modeler 1’éléve a cette citoyenneté de telle
sorte qu'il se tourne de lui-méme vers les comportements citoyens ?

Dernier avatar de la réflexion pédagogique, I’ « éducation civique et mo-
rale » va prendre le pas sur la simple instruction. Le savoir n’est pas suffisant ;
il faut d’urgence informer des meceurs des citoyens, constituer des habitus : ces
dispositions morales inconscientes appuyées par I'exercice et dont parlaient déja
Protagoras’ et saint Thomas®. Comment faire ? En provoquant I’intériorisation
des principes du droit par leur mise en pratique directe.

A ce niveau interprétatif, les savoirs eux-mémes semblent devenir encom-
brants ; ils générent en effet des inégalités, donnant des armes a ceux qui les
détournent et n’entrainant pas nécessairement les compétences comportemen-
tales du futur citoyen. D’ou, peut-€étre, cette « éducation nouvelle a la citoyen-
neté » qui doit conduire, comme le rappelle Philippe Meirieu, & inculquer une
habitude citoyenne par dela les savoirs traditionnels véhiculés par 1’école, par
dela méme I’« instruction civique » condamnée a rester lettre morte parce que
située au niveau de la seule instruction, nécessairement théorique et livresque.
Il faut impliquer I'éléve dans des projets d'école, d'établissement, en le faisant
participer & I'élaboration du réglement intérieur et & la vie associative infra et
extra scolaire, a la gestion de foyers, d'ateliers, etc. Par une sorte de prise en
main institutionnelle citoyenne, on le conduirait & une sociabilité plus sire et
mieux ancrée que par le passé.

L'idée est séduisante de voir dans I'école le lieu d'inculcation de modéles
comportementaux sociaux et la tche parait a beaucoup urgente dans la mesure
ou I’école regoit de moins en moins d’éleves déja formés a la sociabilité mini-
mum. Il ne convient plus aujourd'hui d'instruire seulement le citoyen, mais
d'amener a accepter de vivre en citoyen des éléves réfractaires. Dans ce cas, la
diffusion purement théorique des savoirs ne saurait suffire, cela ne fait aucun
doute. Le souci de faire acquérir des compétences répond a une urgence poli-
tique et sociale.

Mais, et c'est la la véritable difficulté éducative, faut-il pour autant jeter
I'enfant avec I'eau du bain ? Ne risque-t-on pas, a force de discréditer les sa-
voirs comme inégalitaires, d'oublier que le «citoyen » idéal est celui qui,
certes, se comporte en citoyen mais aussi celui qui se montre capable d'expli-
quer, de s'expliquer et d'expliquer aux autres pourquoi il se comporte ainsi. Ce

7. Platon : Protagoras (318 a. ssq), Euvres complétes, Gallimard, vol. 1, 1950.
8. Saint Thomas d’Aquin, De Magistro, et Aristote, Ethique a Nicomaque, 11, C5.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 129

qui implique tout a fait autre chose que cet habitus inculqué plus ou moins
inconsciemment. Le citoyen est avant tout une personne capable d'user de sa
raison dans tous les domaines du savoir. C'est peut étre cette découverte des
Lumieres qu'il faut ne pas oublier et sur laquelle il me parait urgent d'insister.

Le probléme est grave car, a durcir l'opposition entre savoirs, toujours iné-
galitaires, et compétences, toujours socialisantes, on finit par conduire a une
dérive ou l'enseignement n'a que trop de facilité a s'enfermer : celle du mépris
des savoirs scolaires, considérés comme anomiques et inutiles, et celle, plus
dangereuse encore politiguement, de la glorification des manceuvres de mani-
pulations sociales par I'école.

Le dénigrement des savoirs

A dire vrai, ici encore, on n’a pas attendu P. Bourdieu® ou Ph. Meirieu pour
constater que nous n'avons pas tous les mémes connaissances « scolairement
rentables » ni le méme positionnement social de départ pour les acquérir et pour
souligner que les chances d'acces a la culture ne sont pas pour tous les mémes.
On n’a pas attendu non plus Baudelot et Establet™ pour constater qu'il peut étre
fait une utilisation a la fois inégalitaire et inégalisatrice des savoirs, entendus
comme capitaux cognitifs et outils de sélection sociale.

Durant la révolution frangaise de 1789, époque qui reste au centre de la ci-
toyenneté en acte, des hommes comme Henriot ou Hébert proposaient déja de
brdler la Bibliothéque nationale. Dumas, plus expéditif et plus conséquent,
envisageait la possibilité de guillotiner tous les hommes de science comme
sujets d’élitisme et donc traitres en puissance. On ne parlait pas encore de « ca-
pitalistes » du savoir mais de « priviléges savants ».

Condorcet, encore lui, voit bien ou git la faiblesse de cette argumentation
radicale. C'est une chose de lutter contre I'injustice et I'inégalité sociale en vi-
sant a plus d'égalité, c'en est une autre de conduire a toujours plus d'inégalité en
cultivant toujours plus I'ignorance et I'obscurantisme. Déclamer contre le savoir
témoigne surtout de l'ignorance ou de la naiveté des détracteurs, tout simple-
ment parce que 1’ignorant n'a aucun moyen d'assumer sa citoyenneté. Pourquoi
?

Comme le rappelle aujourd'hui C. Kintzler'!, parce que l'ignorance impose

9. P. Bourdieu et J.-Cl. Passeron : Les Héritiers, éditions de Minuit, 1964 ; La Repro-
duction, Minuit, 1970.

10. Baudelot et Establet : L'Ecole capitaliste en France, Maspero, 1972.

11. Catherine Kintzler : Condorcet. L' instruction publique et la naissance du citoyen.
Paris, 1984. Voir aussi Antoine Prost : Eloge des pédagogues, Le Seuil, 1985.



130 Bernard Jolibert

la plus totale dépendance de celui qui ignore par rapport a ceux qui possédent le
savoir. Si le savoir peut entrainer une « distinction sociale », I'ignorance con-
duit irrévocablement au despotisme de ceux qui savent sur ceux qui ignorent.

Du simple point de vue de I'inégalité sociale, I'éducation citoyenne ne sau-
rait donc se penser ni se transmettre sans contradiction contre les savoirs, tant
disciplinaires que généraux. Plus j'en sais dans tous les domaines et plus ma
possible citoyenneté est éclairée dans ses décisions et ses choix. L'encyclopé-
disme, avant de devenir une tare, est d'abord fondamentalement une vertu pé-
dagogique, comme I'étymologie I'indique clairement et comme Diderot le pen-
sait. 11 exprime I'esprit d'émancipation général dont le versant politique n'est
qu'un aspect. Par l'acces au savoir, n'importe quel savoir, c'est un pan de ma
dépendance qui s'effondre. L'émancipation du citoyen se construit avec les
savoirs, non contre eux.

Ceci n'est pas le seul despotisme que risque I'ignorant. Il en existe un autre
plus sournois, celui qui consiste a tomber sous la dépendance inconsciente du
groupe social qui tisse, sous couvert d'affectivité plus ou moins chaude, les
liens d'un esclavage d'autant plus solide qu'il est rassurant et protecteur. La
vertu d'intégration au groupe devient exactement inverse de la vertu citoyenne.

Une tribu, un clan, une secte culturelle, un groupe, sportif ou scolaire, ne
sont jamais des lieux citoyens, sinon métaphoriquement ; précisément parce
qu'ils cherchent a enfermer leurs membres au lieu d'en libérer I'action indivi-
duelle. Quant au simple sentiment d'appartenir a un groupe plus ou moins con-
sensuel, il ne fait pas la citoyenneté, pas plus que la plus ou moins grande cha-
leur intégrative du lien social qui s'apparente plus aux affects grégaires qu'a la
conscience citoyenne qui implique précisément que I'on soit capable de prendre
quelque distance intellectuelle et affective, de maniére individuelle, avec son
groupe d'origine. Le citoyen reste une abstraction politique, c'est vrai, c'est
aussi pour cela qu'il est si difficile de le rendre sensible aux éléves. C'est pour-
tant la qu'est sa vertu. Peut-étre alors comprend-on mieux pourquoi on passe a
cbté de la véritable question lorsqu'on congoit I'éducation citoyenne comme une
adaptation a des groupes sociaux plus ou moins larges, caricatures de citoyen-
neté et qui par leur caractére parcellaire, leur sociocentrisme, sont plus néfastes
qu'utiles.

La citoyenneté n'a rien & voir avec le conformisme social ; elle en est tout
l'opposé. Un citoyen, au sens strict, vit dans la cité, c'est-a-dire dans une com-
munauté politique de droit ou chacun doit connaitre son pouvoir et ses limites
comme pur individu au sein d'un systéme de lois qui valent pour tous. 11 sup-
pose la conscience qu'en dépit des différences ou des ressemblances, des inté-
réts qui les opposent ou les rapprochent, les hommes sont des étres raisonnables
qui peuvent dépasser ces singularités accidentelles pour vivre cote a cte pour



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 131

peu qu'ils acceptent une législation commune.

On le voit, a c6té du droit & la différence, dont on nous rebat les oreilles a et
qui est en réalité un fait brut et non un droit, se pose d'urgence, non le droit a la
ressemblance, mais le droit a I'identité abstraite qui permet a des étres divers de
se reconnaitre identiques les uns aux autres d'un point de vue transcendant celui
des particularismes ou des singularités. La citoyenneté, au-dela de l'apparte-
nance trés réelle a des groupes subalternes, suppose l'accés a l'universel.

La Cité n'est pas n'importe quelle forme de communauté, ni la citoyenneté
n'importe quelle forme d'intégration sociale. Elle implique une communauté
politique de droit qui ne survit, comme 1’a bien vu Rousseau a propos de son
projet de constitution pour la Corse (déja !), que parce que chacun la soutient
librement, individuellement, pour la constituer et la faire appliquer. On se
trouve au niveau du réflexif, du rationnel, et non au niveau du sentiment cla-
nique.

Au fond, chacun contracte avec lui-méme et avec les autres en fonction
d'exigences qui valent pour tous sans exception, ce qui est propre de la loi.
L'humanité, comme la Cité, n est pas I’homme donné concret, existant dans sa
singularité originale, mais cette part de nous-mémes qui est postulée dans tous
les autres et qui fait qu'en dépit d'intéréts privés, de choix affectifs premiers, je
suis capable de penser une régle, de me I'imposer et de m'y tenir.

La Cité est donc bien, comme le voulait Kant, I'idéal régulateur de toute
pensée politique, de méme que I'humanité raisonnable est I'idée régulatrice a
laquelle la citoyenneté implique que I'on s'efforce de participer.

La git le droit citoyen, notion abstraite certes mais fondatrice.

Proclamer les droits de I'numanité en chacun, ce n'est pas proner t'originalité
individuelle ou la singularité empirique, c'est, au contraire, dévoiler la distance
qu'il peut y avoir entre l'individu habité par I'immédiateté du désir, I'aveugle-
ment idéologique, I’enfermement dans le culte ou la race, dans la famille, la
religion, les passions disparates et I'humanité soucieuse de son universalité.

On le voit, on n'est jamais tout a fait citoyen ; on tente avec plus ou moins
de bonheur de le devenir, c'est-a-dire qu’on tente de se montrer capable de
dépasser les exigences passionnelles d'un moi empirique soumis aux affects
immédiats a demi inconscients, pour se penser comme sujet rationnel et raison-
nable appartenant a un ensemble de sujets raisonnables qu'on appelle Répu-
blique. La citoyenneté n'est donc pas un donné, c'est une conquéte, une tache.
Elle correspond plus a un devoir-étre qu'a un état de fait. Certes, le souci kan-
tien de sujet moral universel peut paraitre a certains bien dérisoire en ces temps
de modernité obsessionnelle et de ploutocratie universelle. Pourtant, c'est bien
lui qui rend pensable et possible le « citoyen » et Kant a su payer sa dette a



132 Bernard Jolibert

Rousseau™?.

Les Lumieres ont fourni ce modéle de citoyenneté précisément en temps de
crise. 1l suppose que nous soyons capables de conduire les éléves a se penser a
la fois, certes sur le plan de la singularité subjective, mais aussi sur le plan de
l'universel. Or, comment aider a I'émergence d'une pensée rationnelle la ou
I'affectif, le singulier, le passionnel, le modéle clanique dominent ? Quels outils
proposer a I'éléve qui l'invitent & se concevoir comme citoyen d'une république
et non en tant que simple membre d'un club de services plus ou moins intéres-
sant ?

Retour aux savoirs

Il semble que l'on ne puisse conduire les éléves a se penser sur le plan de I'uni-
versel que si certaines conditions sont réunies.

D'abord, cela ne fait aucun doute, si I'exemple vient d'en haut, c'est-a-dire si
nous nous conduisons nous-mémes en citoyens. On peut dissimuler avec les
adultes ; I'entreprise est plus difficile avec des adolescents qui sont perspicaces,
physionomistes et a I'affdit de nos contradictions.

Platon rappelait que seuls des citoyens pouvaient élever des citoyens,
s'étonnant que I'on abandonne I'éducation des adolescents a des gens sans édu-
cation. 11 est, dés lors, de notre tache de résister aux tentations de I'esprit de
corps, toujours étroit, toujours particulariste, du régionalisme, toujours aliénant.
Le repli sur soi, ultime tentation des temps de crise sociale, tout comme le ra-
cisme ou la xénophobie qui n'en sont que l'expression exacerbée, sont un dan-
ger rampant qui mine la citoyenneté.

A ce niveau, toutes les entreprises qui visent & organiser a I'école les pra-
tiques sociales, a gérer les relations interurbaines sur le modele de la Cité sont
souhaitables, cela va de soi : de la participation a la Fédération indépendante
démocratique lycéenne au simple role que joue I'éléve au sein d'une délégation
d'éléves, il est indéniable que la citoyenneté se vit et se construit aussi par l'ac-
tion dans laquelle I'léve s'engage lui-méme. En ce sens, il n'est pas faux de dire
avec J. Chateau™ que la citoyenneté commence par la politesse et la culture
générale puisque toutes deux obligent a sortir du nombrilisme narcissique et de
I'intérét particulier immédiat.

12. Jean-Jacques Rousseau : Du contrat social, Le Seuil, 1977. Pour ce qui touche aux
conditions de possibilité de la citoyenneté, voir Cordeiro (sous la direction de) : La
Citoyenneté dans tous ses états, L'Harmattan (CIEMI), 1992.

13. J. Chateau : L'Etudiant périmé, Vrin, 1968. Voir aussi Hannah Arendt : « La crise de
1'éducation » in La Crise de la culture, Gallimard, 1984.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 133

Il est donc souhaitable, et sur ce point Philippe Meirieu a raison, de consti-
tuer partout ou I'école le peut des dispositifs qui donnent aux éleves les occa-
sions de se construire un modéle de comportement citoyen (ce qui est le con-
traire d'une morale de bande), de discuter les lois, les reglements (ce qui ne
signifie pas ne pas les appliquer), de surmonter les conflits (ce qui ne veut pas
dire nier leur existence), de prendre la parole et de savoir la donner (ce qui est
le contraire de la conduite manipulatrice de réunions).

Toutes les occasions qui permettent l'installation du sens civique et moral
sont souhaitables : discussions autour des Déclarations des droits du citoyen
lycéen, implication des éléves dans la vie du quartier, clubs scolaires qui fonc-
tionnent dans les lycées en marge des activités d'enseignement, sorties au tribu-
nal, a la mairie, etc.

Toute cette éducation directe a la compétence, par la vie, I'exemple et la
pratique, est sans aucun doute efficace. Pourtant, il est a craindre qu'elle reste
lettre morte si elle n est pas réfléchie dans et par des savoirs véhiculés au sein
de l'institution scolaire.

Ou I’enfant, en effet, rencontre-t-il cette universalité abstraite nécessaire a
I’acces a la citoyenneté ? Ou découvre-t-il I'obligation de penser I'expérience
sous les catégories universelles de la raison, sinon dans l'univers de I'école
(discipline et savoirs confondus). Ou rencontre-t-il I'exigence qui lui donne la
force d'une discipline de soi ? La situation scolaire institue en fait la premiére
cohabitation sociale d'étres différents soumis de maniére semblable a l'autorité
d'une méme regle dont les maitres, les professeurs ne sont que les représentants.
En ce sens, I'école est le premier paradigme, imparfait certes, mais réel de la
société a venir. De plus, les éléves y sont dans un rapport au savoir comme les
citoyens vis-a-vis de la loi, rapport dautorité qui n'a plus rien d'arbitraire
puisque ce n'est plus le plaisir du maitre ou le bon vouloir du parent qui déci-
dent du vrai, mais le vrai qui assigne la méme discipline au maitre et a I'éléve.

A ce propos, juste une incise ! On se plait parfois a opposer l'université
américaine ou l'enseignant serait au service des éléves et des étudiants, a l'uni-
versité frangaise ou I'éléve serait au service des professeurs. Cette représenta-
tion de l'institution scolaire en termes de services est aussi éloignée de I'idée de
citoyenneté que I'idée de science ne l'est de celle d'approximation idéologique a
des fins a électorales.

Eléves ou maitres, le plus souvent les deux, nous sommes tous condisciples
d'une méme Vérité idéale, et non disciples les uns des autres. En ce sens, nous
sommes au service de la transmission des savoirs, lesquels restent, et eux seuls,
la mesure de ce que nous disons et faisons.



134 Bernard Jolibert

De ce point de vue, saint Augustin'®, chrétien s'il en fut, rejoint Alain®,
penseur radical-socialiste, & travers Durkheim®®, agnostique notoire, pour dé-
fendre I'idée que I'école est le lieu ol la pensée individuelle s'exerce sur un
obstacle abstrait qui porte en lui la nécessité de sa propre cohérence, le savoir.

C'est au service du savoir que nous sommes, maitres ou éléves ; c'est de lui
que vient le respect réciproque que tous les acteurs du systéme éducatif se doi-
vent et de nulle part ailleurs. C'est lorsque la raison s'exerce sur ce qui la de-
passe et en marque a la fois la puissance et les limites que 1’égalité citoyenne
commence a devenir possible. Loin d'indiquer une quelconque inégalité, les
savoirs scolaires renvoient a une égalité vraie, absolue, la seule peut-étre, au-
thentique mesure de tous et de chacun.

Mais les savoirs scolaires offrent un autre avantage a I'éducation citoyenne :
ils posent la régle générale qui oblige a se discipliner. Ces savoirs sont la pre-
miére forme objective que rencontre la liberté arbitraire de I'enfant.

La rigueur des disciplines scolaires, dans leur forme didactique parfois si
décriée, implique que j'abdique de mes préférences particuliéres, proprement
« idiotes » au sens étymologique, liées a mes origines, mes préjugés, ma cul-
ture, pour tenter d'acceéder & un point de vue qui ne m'est plus personnel, mais
qui est valable au-dela de ma petite personne et permet seul I'échange avec
autrui. Par dela mes préférences personnelles, les choix affectifs qui guident
inconsciemment certaines options, par dela mon histoire personnelle, en accé-
dant au savoir scolaire, on accede sinon a l'universel du moins & son ombre
scolaire, ce qui n’est déja pas si mal : un contenu de connaissances qui résiste a
mes propres caprices passagers.

En dépit d'une hative et discutable Défaite de Platon, ce n'est pas parce que
I'esclave est esclave, que Socrate est grec, ou Ménon petit bourgeois athénien,
que la duplication du carré est possible, mais I'inverse. En dépit de leurs singu-
larités, les personnages du dialogue®’ platonicien ne peuvent se comprendre que
parce que chacun postule une raison commune en acte dont l'action éducative
mathématicienne est un terrain d'exercice privilégié.

La méme analyse pourrait se faire a propos des textes littéraires. Alain rap-
pelait (mais le lit-on encore aujourd'hui ?) que ce n'est pas le présent qu'il faut
étudier, ou le proche, parce que le proche ou le présent peuvent étre aussi stu-
pides et aliénants pour la pensée que le passé, mais ce qui grandit I'homme, ce

14. Saint Augustin : De Magistro, Klincksieck, 1988. XIlI, 42, 43, 44.

15. Aain : Propos sur |’6ducation, PUF, 1976 (textes LXXX, LXXXII, LXXXIII,
LXXXV, LXXXVII).

16. Durkheim : L'Education morale, PUF, 1974, p. 175 ssq ; Legons de sociologie, PUF,
1995, p. 79 ssq.

17. Platon: Ménon, Gallimard, vol. I, 1950.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 135

qui l'invite a penser, a comparer, a mesurer ce qu'il est a partir de jugements
plus larges, ce qui l'invite a se concevoir sous la catégorie de l'universel. On
objectera qu'il est difficile techniquement de définir un grand texte ! A quelles
régles reconnaft-on sa grandeur ? Je crois que le contenu politique d'une ceuvre
l'indique assez vite.

Les Chouans de Balzac posent clairement la question des valeurs ci-
toyennes. Quant & Quatre-vingt treize d'Hugo, Cing Mars de Vigny, «Jac-
cuse » de Zola, Antigone d'Anouilh ou de Sophocle, I'Arturo Ui de Brecht,
Rhinocéros d'lonesco, A. France dont Les Dieux ont soif sont un éloge de la
citoyenneté vraie, ils invitent directement a une réflexion sur les conditions de
la citoyenneté.

Que raconte-t-on dans toutes ces ceuvres, sinon I'épopée de la résistance du
citoyen aux pouvoirs insidieux qui prétendent le transformer en sujet ? L'esprit
critique n'est pas un don, mais une conquéte de l'intelligence, I'éducation ci-
toyenne vraie n'inculque pas, elle éveille. Au-dela du contenu politique histo-
rique du livre, il y a des archétypes qui servent de mesure a nos propres com-
portements. On le devine, éduquer le citoyen, ce n'est pas former le projet d'un
lycéen obéissant, bien gentil, bien poli, bien respectueux de n'importe quel
reglement ; c'est instituer un individu au jugement réfléchi et critique, capable
de remettre en question les codes et lois que tout pouvoir impose, y compris
ceux qu'il s'impose a lui-méme.

Dans cette tache difficile, deux écueils nous guettent qui sont comme deux
tentations de la facilité.

D'abord, réifier cette idée de citoyenneté au point de prétendre lui donner un
contenu catéchétique, ce qui reviendrait a étouffer l'usage critique de I'enten-
dement. Sur le cheminement de la raison, le premier danger reste le dogma-
tisme. Comme le dit trés bien Christiane Ménasseyre, « Pas de catéchisme, f{t-
il républicain, voire populaire ; tout catéchisme est une injure a la raison ! »*.

Mais peut-étre conviendrait-il de se méfier aussi de ces formes douces et in-
sinuantes de dogmatisme moral qui passent par l'imprégnation médiatique et
conduisent au conformisme le plus stupide et le plus dangereux puisqu'il reste
inconscient. L'insinuation morale, l'ingérence idéologique sur le theme de la
socialisation, si présentes dans le champ éducatif, sont d'autres sortes de dog-
matisme dont le but avoué reste de manipuler les consciences et non d'éveiller a
la raison citoyenne. Un catéchisme, on I'a vu, enferme l'esprit et interdit de
comprendre, il ne vise en rien a libérer des courants idéologiques, si prégnants
aujourd'hui puisqu'ils disposent de moyens autrement puissants de communica-

18. Christiane Ménasseyre : « Instituer 1'école, cceur de la cité, lien de vraie liberté », in
L'Ecole et la Cité, CDDP de I'Oise, 1996, p. 33 sq.



136 Bernard Jolibert

tion que ceux dont dispose 1’Education nationale.

L'autre écueil est le relativisme sceptique pour lequel tout se vaut, la vio-
lence privée et la violence d'Etat, les impdts publics et le racket, le groupe, la
bande, la nation ; tout est raisonnable puisque tout est communication, tout est
pensée puisque tout est verbiage ; tout est citoyenneté puisque tout est social,
méme l'inadmissible ! Cette attitude paresseuse incite a accepter les pires com-
promis.

Ce danger-la est gravissime pour la citoyenneté : I'esprit critique n'est certes
pas l'esprit de critique, mais la tolérance n'est pas la démission sceptique, elle
en est tout le contraire. Comme le rappelle encore Christiane Ménasseyre :
« Sans doute la tolérance est une vertu du citoyen, mais tout ne se vaut pas,
toutes les opinions ne se valent pas, tout ne peut étre toléré. Et c'est précisément
pour la tolérance un devoir de ne pas tout tolérer. »*°

Or, par dela les hésitations de la pédagogie ou les incertitudes didactiques, il
est des références historiques solides que I'école invite a découvrir, celles des
savoirs. C'est a travers eux que I'éleve approche la premiére normativité objec-
tive qui ne soit pas arbitraire. La vérité d'un exercice scolaire ne dépend plus du
bon vouloir des adultes mais de principes inhérents aux savoirs eux-mémes.

On dit justement que I'Etat perd sa souveraineté lorsqu'il n'a plus la force ou
la conviction de défendre les valeurs qui le fondent. C'est aussi vrai pour les
valeurs rationnelles des sciences. Il en va de méme pour la citoyenneté. Elle se
perd dans la tyrannie de l'opinion versatile si elle ne tente constamment de
distinguer l'essentiel de I'inessentiel, ce qui vaut pour tous de ce qui ne vaut que
pour quelques-uns.

On le voit, I'éducation a la citoyenneté n'est pas le développement de la
spontanéité. Elle implique, par la médiation des savoirs, cette formation de soi
par soi, disons-le, cette discipline de soi qui donne a la personne sa cohérence
et les appuis normatifs sans lesquels l'individu reste sans force quand il doit
choisir et sans résistance contre les séductions de la facilité.

On ne conduit les citoyens a participer a leur propre citoyenneté, autre-
ment dit a obéir a des lois qu'ils sont a méme de se donner, que si on leur per-
met de structurer leur personnalité. Les savoirs scolaires semblent bien les
premiers appuis intellectuels stables qui peuvent donner a la pensée son effica-
cité et sa cohérence.

Donc, contrairement a I'idée que I'on répand parfois hativement, les savoirs
généraux scolaires, méme les plus éloignés en apparence de la stricte instruc-
tion civique, sont libérateurs, tout comme la discipline dans I'école, laquelle ne

19. Ibid. Voir aussi L’Enseignement philosophique, novembre-décembre 1997 et jan-
vier- février 1998.



L’éducation a la citoyenneté et les savoirs scolaires 137

se discute que si on est d'abord capable de I'appliquer. Grace aux savoirs, on ne
se contente plus d'énumérer des préférences arbitraires comme on juxtapose des
désirs a l'infini ; on généralise, on compare, on confronte des comportements,
ce qui est, la encore, une condition de possibilité pour que la citoyenneté de-
vienne réalisable. Et, si I'éleve Torless, en dépit de son désarroi d'adolescent,
parvient a éviter la tentation totalitaire qui reste une tentation de I'adolescence,
c'est peut-étre qu'il est mieux armé intellectuellement pour comprendre le
monde que ses camarades, englués dans leurs certitudes de classe et méprisants
a l'égard des disciplines, nécessairement « théoriques et inadaptées », et des
maitres®, toujours « rétrogrades et médiocres ».

Une derniere objection aux savoirs scolaires vient de ceux qui considérent,
non sans quelque dédain, que ces savoirs ne sont pas de véritables connais-
sances, mais des savoirs scientifiquement dévoyés par la nécessaire adaptation
pédagogique qu'ils supposent. Les connaissances savantes seraient seules véri-
tablement formatrices de I'esprit parce que pures de toute transposition didac-
tique.

C'est oublier que les connaissances académiques transmises par I'école en
général sont formatrices précisément parce qu’académiques. Le probleme arbi-
traire de géométrie, la lecture formelle d'un texte littéraire, I'analyse simplifiée
d'une situation historique, la rigueur d'une dissertation philosophique, la ver-
sion, qu'elle soit latine, anglaise, espagnole ou allemande, I'exigence de grimper
cing metres a la corde ou de nager une longueur de bassin, présentent des situa-
tions ou I'¢éléve doit affronter un probléme, certes artificiel, simplifié, mais
précisément transférable a d'autres situations parce qu'artificiel et compréhen-
sible, parce que formalisé.

Le savoir scolaire, en dépit de ce que peuvent penser quelques esprits cha-
grins, est l'outil transférable a I'infini de cette raison critique débutante qu'exi-
gera la citoyenneté en acte. Un citoyen sans formation générale, sans connais-
sances des disciplines qui permettent d'apprécier, d'évaluer, de comprendre les
situations historiques, économiques, politiques ou il aura & vivre est imman-
guablement condamné aux abattoirs de I'histoire.

Conclusion

11 existe donc une dimension émancipatrice du savoir scolaire qui est peut-étre
trop vite évacuée dans les réflexions sur I'éducation a la citoyenneté. 1l est vrai
gu’aujourd’hui 1’école lutte contre I’échec en général, elle est I’école de la
réussite et cela se mesure aux comportements observables, aux compétences
mesurables.

20. Robert Musil : Les Désarrois de I'éléve Torless, Le Seuil, 1960.



138 Bernard Jolibert

Peut-étre qu'a lutter d'abord contre lignorance, elle gagnerait a rester
1’école du savoir, ce qui serait déja une forme de réussite appréciable®! par les
comportements citoyens que ces savoirs permettent d'entrainer.

Car le savoir n'est pas seulement formateur de l'intelligence pure, il est for-
mateur de la personnalité tout entiére, y compris dans sa dimension morale,
condition de la citoyenneté. Nous avons sans doute raison d'attendre de t'institu-
tion scolaire plus que de simples connaissances surtout en ces temps de vio-
lence et de crise ; pourtant, dans tous les cas, ce n'est pas en négligeant, en
méprisant ou en dévaluant les savoirs disciplinaires que I'on permettra « I'édu-
cation citoyen ne » des jeunes lycéens. Pour lutter contre la tyrannie du groupe
ou de l'opinion, ils n‘auront en derniére instance que leur raison individuelle.

Or cette derniere se forme, se discipline, s'éduque par I'exercice sur des sa-
voirs scolaires et non par leur mépris.

Un dernier mot. « L'éducation a la citoyenneté » ne saurait se satisfaire du
vieux réve d'un consensus identitaire au sein duquel lI'adhésion unanimiste a des
valeurs entrainerait un état social ou régnerait une paix sans partage. L'éduca-
tion a la sociabilité molle, si elle a beaucoup a voir avec la paix des cimetiéres
dont réve toute formation totalitaire, n'a rien & faire dans I'éducation & la ci-
toyenneté, laquelle suppose toujours que 1’éléve puisse échapper au maitre, a
quelque niveau qu'on se trouve de I'enseignement. Quelqu'un qui réfléchit aux
valeurs, qui discute les lois, juge des normes fondatrices, en discute, est tou-
jours indocile aux pouvoirs. Le droit a la désobéissance civique, ultime recours
du citoyen, peut faire partie de ses devoirs les plus sacrés.

A ce stade, chacun l'aura compris, il n'y a qu'une valeur a transmettre : celle
d'avoir le courage de penser par soi-méme et de dire « non» s'il le faut, au
risque de se tromper et en sachant les limites d'une telle attitude critique. « Sa-
pere aude ! »* : ose penser par toi-méme ! Aie le courage de penser par toi-
méme ! Cet adage des Lumiéres ne s'apprend qu'en usant librement de sa
propre raison. Quant a cette derniére, elle se forme libre a travers I'ensemble
des disciplines scolaires les plus rigoureuses.

Le reste, pour utile que cela puisse paraitre, reléve de manceuvres visant a la
manipulation morale®, ce qui ressortit & I'embrigadement sectaire, lequel a
besoin de membres soumis et non de citoyens libres.

21. Jean Lombard : « Etre et savoir », in L'Ecole et la Cité, op. cit., p. 11 sq.

22. Emmanuel Kant : « Réponse a la question: qu'est-ce que les Lumieres ? », in
(Euvres philosophiques, vol. 11, p. 209 ssqg, Gallimard, 1985.

23. Claudio Rubiliani : « La culture scientifique, élément fondamental de la citoyenne-
té », in L ’Education a la citoyenneté, Magnard, 1996, p. 51 sq.





