
L'ÉDUCATION À LA CITOYENNETÉ 

ET LES SAVOIRS SCOLAIRES 
 

Bernard JOLIBERT 
IUFM de la Réunion 

 

 

grand renfort de publicité et d'effets d'annonce, l'exigence qui consiste à 

« éduquer à la citoyenneté » se présente comme une exigence originale et 

nouvelle. Pourtant, dans la mesure où elle vient se positionner à côté de 

la traditionnelle « éducation civique » qui possède déjà ses programmes à de 

nombreux niveaux de l'institution scolaire, ses enseignants, ses horaires et son 

objectif – transmettre aux nouvelles générations les règles et les principes indi-

viduels collectifs que nécessite la vie sociale –, cette « éducation citoyenne » 

n'a, rien semble-t-il, hormis le nom, de bien original et de bien nouveau. 

On est en droit de s'interroger. Qu'ajoute « éduquer à la citoyenneté » à édu-

quer au civisme, à former le futur citoyen ? À force de fréquenter l'éducation 

nationale, fertile en inventions sémantiques, on comprendra que certains finis-

sent par ressentir une légitime méfiance à l'égard des nouveaux vocables. Un 

peu comme si l'improvisation langagière servait à voiler les difficultés réelles, 

précisément dans notre cas, les difficultés que nous avons à former des ci-

toyens, face à une société qui semble, comme on dit, avoir perdu ses repères et 

ses valeurs, qui fabrique la violence arbitraire jusqu'au sein de l'école, l'exclu-

sion économique, prône la différence à tout prix au point d'encourager l'éclate-

ment social, et incite au règne toujours plus impitoyable du chacun pour soi. 

Ces difficultés sont réelles ; la violence, le racket, le désordre au sein ou aux 

abords des établissements scolaires sont devenus de banals phénomènes de 

société. Si le désordre n'est pas vraiment nouveau, il s'amplifie dangereusement 

et chacun s'accorde à reconnaître qu'on doit aujourd'hui scolariser, à tous les 

niveaux et pas seulement au lycée, des enfants et des adolescents de plus en 

plus nombreux dont l'incapacité à la vie citoyenne est patente. De fait, l'institu-

tion prend en charge des êtres dont l'inadaptation sociale se traduit par des 

comportements manifestement hostiles. Que l'école lutte, comme elle l'a tou-

jours fait, pour tenter de contrer cette lente dissolution du lien social et moral, 

cela ne se voit pas, certes, pour ceux qui ne veulent pas voir. Que 1'école ren-

contre des difficultés immenses à tenter de socialiser des êtres réfractaires à la 

citoyenneté, et que parfois, elle y échoue, i1 n'y a pas de honte à le reconnaître ! 

Qu'on accuse les enseignants d'incapacité ou d'indifférence, voire d’ignorance, 

semble injuste. 

À 



Bernard Jolibert 

 

124 

 

Mais passons, nous en avons entendu d'autres et nous en entendrons d'autres 

! On doit reconnaître que l'exigence citoyenne n'est pas une exigence comme 

les autres. Les vieux législateurs l'avaient bien vu qui hésitaient dès 1793, entre 

« instruction civique », « éducation civique et morale » et « éducation sociale », 

sentant que la formation du citoyen était à la limite de l'éducation et de l'ins-

truction, de la morale et de la politique, qu'elle se transmettait partout dans et 

hors de l'école, qu'elle transparaissait dans toutes les disciplines et dans la vie 

quotidienne même de l'institution scolaire, ainsi que dans son organisation 

générale. Pour parler la langue pédagogique, l'éducation citoyenne est à la 

charnière de « savoirs » précis, de « savoir-faire », mais peut-être aussi de « sa-

voir être », tant il est vrai qu'ici, les simples connaissances livresques ne suffi-

sent plus. Est-ce à dire que ces connaissances sont pour autant inutiles, super-

flues ?  

C'est là précisément que le bât blesse car la tentation est grande de rejeter 

les savoirs scolaire et de se laisser porter par ce qui tend peu à peu à devenir 

l'idéal flou d’une citoyenneté sans concept. Autrement dit, le risque est grand, 

lorsqu'on tend à négliger les savoirs, de voir l'éducation du citoyen se diluer 

dans les vapeurs imprécises de la sociabilité générale.  Au fond, à force de 

récuser l'instruction civique ainsi que les savoirs disciplinaires, où pourtant elle 

gît ainsi qu'on va le voir, « l'éducation à la citoyenne » risque de n’être plus 

nulle part et surtout pas dans les comportements des élèves. 

Un homme aussi vigilant que Philippe Meirieu ne cède-t-il pas à la tentation 

d'opposer les « savoirs » scolaires définis rationnellement comme sciences, 

connaissances disciplinaires, aux « compétences » entendues comme aptitudes 

directes à l'action, lesquelles relèvent d'un autre apprentissage que le savoir, où 

l'imprégnation comportementale prend le pas sur le détour rationnel. Peut-on 

sans danger écrire « que l'école doit viser, avant tout, l'acquisition de compé-

tences parce que cela est générateur du lien social alors que il l'acquisition de 

connaissances est génératrice le plus souvent d'exclusion, de hiérarchisation et 

par-là même de dissolution du lien social »
1
 ? 

Fidèle à Pierre Bourdieu, Meirieu place d'un côté les savoirs scolaires, théo-

riques, abstraits, intellectualisés, porteurs d'inégalité sociale, source de conflits, 

de rejet, de hiérarchisation et d'exclusion, de l'autre les « savoirs être » acces-

sibles directement par la pratique sociale ; pour accéder à la vertu citoyenne, on 

pourrait alors faire l'économie des savoirs, mieux, on devrait passer outre aux 

connaissances rationnelles, véritables handicaps inégalitaires dans la voie 

d’accès à la citoyenneté. 

 
1. Philippe Meirieu : « Face à l'éclatement de la société, que peut l'école ? », in Cahiers 

pédagogiques n° 340, janvier 1996, p. 22. sq. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

125 

 

I1 me paraît urgent de montrer les limites et les dangers d'une telle dérive et, 

au risque de paraître iconoclaste, superficiel et pédant à la fois, je voudrais 

commencer par un bref rappel historique. Un peu d'histoire aide à ne pas perdre 

pied avec la réalité sociale, c'est-à-dire à comprendre comment on a pu aboutir 

à cette opposition, en dépit des sages avertissements de Condorcet sur lesquels 

il faudra revenir. 

Du manuel civique à la mise en situation citoyenne 

L'intégration sociale réfléchie des enfants semble bien commencer avec la 

rédaction de « manuels de civilité ». Ces petits recueils édifiants contiennent les 

premiers conseils comportementaux élémentaires concrets qui permettent à la 

personne de se rendre supportable à ses concitoyens ; ils énumèrent les règles 

de mœurs qui conduisent à une première socialisation. Erasme, qui a publié une 

Civilité puérile
2
 toujours rééditée, en fait remonter le genre à l'ancien stoïcisme. 

De quoi s'agit-il ? Certes de transmettre les règles de politesse minima relatives 

au temps, au lieu, au milieu social, règles qui permettent de s'intégrer au groupe 

: les bonnes manières, la civi1ité. Mais au-delà de cette politesse toute formelle, 

ou plutôt à travers elle, Erasme voit bien que l'enfant est invité à faire attention 

à l'autre et à lui-même par rapport à cet autre, à ce que ses gestes, ses paroles 

peuvent avoir pour conséquences. Il le répète, et Alain retiendra la leçon : la 

politesse implique toujours, au-delà des modes passagères, sinon 1e respect de 

l'autre, du moins la simple attention à autrui sans laquelle le respect est impos-

sible. 

Certes, les « manuels de civilité » peuvent en rester au superficiel. Ils peu-

vent conduire à une politesse de façade. I1 existe des Richard III et des Tartuffe 

ailleurs que dans la littérature. Chrysippe, avec Plutarque et Quintilien, dénonce 

cette forme artificielle de po1itesse et Socrate reprochait déjà à Protagoras de 

vouloir intégrer n'importe quel enfant à n'importe quelle société, même 1a pire ! 

La simple politesse pourtant implique un respect qui certes ne constitue pas la 

citoyenneté, mais forme une de ses conditions préalables. 

Certes, cette politesse peut n'être qu'une sorte de grammaire liée à une vo-

lonté de « distinction » très bourdieusienne où une classe, un groupe social 

affirme sa différence ; à tout le moins, l'enfant, à travers elle, pourra peut-être 

passer à cette sociabi1ité élargie qui est la politesse du cœur. La « civilité » 

débute toujours par un détour réflexif sur soi et sur autrui ; elle rejoint la poli-

tesse en ce qu’elle invite au respect de soi et des autres. En dépit de ses limites, 

 
2. Érasme : « La civilité puérile », in De Pueris, Klincksieck, 1990, pp. 92-110. 



Bernard Jolibert 

 

126 

 

ce n'est déjà pas si mal. Mais ici, nous sommes encore loin de l’idée de citoyen 

et les conseils des manuels de civilité valent autant pour le sujet d’une monar-

chie ou d’une tyrannie que pour le citoyen d’une république. Au fond, le doc-

teur Petiot, Adolf Hitler et Landru étaient des individus fort civils ! Étaient-ils 

pour autant des citoyens responsables ? C’est plus discutable. 

Comment passer de la politesse formelle à cette politesse du cœur ? Com-

ment faire que le sujet soumis à des lois extérieures devienne citoyen, c’est-à-

dire à la fois auteur et objet de sa propre pratique politique ? 

Les révolutionnaires de 1793 reprennent une solution qui avait déjà donné, 

semble-t-il, des résultats au sein de l’Église : le « catéchisme ». Il ne s'agit plus 

en effet, pour eux, de former les sujets d'un monarque, d'un prince, mais les 

citoyens d'une république, c'est-à-dire des hommes libres, entendons des 

hommes qui ont à répondre individuellement de leur action dans la mesure où 

ils participent à l'élaboration, au maintien et à l'application des lois qui les gou-

vernent et auxquels ils se doivent d'obéir
3
 ? 

La notion même d’« état de droit » implique qu'ils connaissent leurs droits 

légitimes et leurs devoirs légaux. Le meilleur moyen, le plus rapide et le plus 

efficace en tout cas, semble-t-il, pour les leur inculquer, est de prendre modèle 

sur les catéchismes religieux qui fonctionnent par demandes et réponses auto-

matiques et de fabriquer des catéchismes populaires républicains, tel celui que 

rédigea Leconte de Lisle en 1870
4
. 

À des questions simples, claires, précises, on répond en cœur et par cœur, 

comme à l’école coranique en quelque sorte. Un tel procédé permet-il d'accéder 

à la citoyenneté ? Rien n'est moins sûr ! 

Condorcet soulignait déjà que de telles méthodes sont sans aucun doute très 

utiles pour retenir, efficaces du point de vue de la mémoire, mais qu’elles souf-

frent d’un double défaut. D’abord elles fabriquent des êtres obéissants jusqu’à 

la soumission, c’est-à-dire des sujets, et non des citoyens capables de dire non 

quand il le faut
5
. Ensuite et surtout, elles ne permettent pas au citoyen de com-

prendre le fonctionnement social et ses raisons. Or le citoyen n’est pas seule-

ment un rouage passif, il doit comprendre ; l’État, la loi s’adressent à sa raison. 

C’est même cette aptitude à juger librement et à comprendre qui constitue le 

fondement psychologique de sa citoyenneté. 

 
3. Voir L'Instruction publique en France pendant la Révolution, Klincksieck, 1989. 
(discours de Mirabeau, Condorcet, Talleyrand, Romme, Fourcray, etc. sur l'école et la 

citoyenneté).  

4. Voir, dans ce même numéro d’Expressions, « Le citoyen selon Leconte de Lisle », 

pages 69-85. 
5. Bernard Jolibert : « Apprendre à dire non ! Le cas de Martin Dauch au serment du jeu 

de Paume », in Expressions, n° 5, nov. 1994, p. 87 sq. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

127 

 

Comment voter, critiquer, approuver, discuter la loi, éventuellement la dé-

fendre ou la refuser si, au lieu de tenter de la comprendre, on se contente de la 

réciter stupidement et de l’appliquer comme un automate ? C’est 

l’irresponsabilité imbécile qui est au bout des méthodes catéchétiques 

d’enseignement, certainement pas la citoyenneté responsable. 

D’où la troisième voie qui va marquer l’orientation du XIX
e
 et du début du 

XX
e
 siècle pour ce qui touche à l’éducation du citoyen, celle des « manuels 

d’instruction civique et morale ». 

Ces petits ouvrages contiennent des textes essentiels souvent commentés, 

les explications concernant l’histoire des institutions publiques, leur rôle, leur 

fonction. On peut en prendre pour exemple le Manuel républicain de l’homme 

et du citoyen de Charles Renouvier (1848)
6
. 

À la différence des manuels de civilité et des catéchismes, ils invitent à 

comprendre, à analyser ce que peut signifier l’idée même d’État, de nation, de 

citoyenneté, de violence légitime ou légale face à la violence privée, etc. De 

fait, ils invitent le lecteur à faire usage de sa propre raison pour comprendre sa 

situation citoyenne. En proposant par dissertations un début de réflexion, ces 

manuels engagent l'élève à user de son propre entendement, l'élevant à la ci-

toyenneté en le traitant en citoyen. 

Mais une telle méthode d'instruction souffre, elle aussi, de limites réelles. 

L'instruction civique et morale peut beaucoup, elle n'est pas tout. Elle passe 

même à côté de son objectif essentiel : la pratique. La connaissance des textes, 

même parfaite et réfléchie, n'empêche pas leur transgression possible. 

Autrement dit, ce n'est pas parce que je comprends la loi que je l'appliquerai 

obligatoirement. On peut l'ignorer superbement, la détourner adroitement, la 

subvertir légalement, la manipuler à son profit, et chacun sait que les bandits 

politiques les plus dangereux ne sont pas toujours ceux qui sont les plus bru-

taux, mais bien ceux qui sont armés des « codes », des « règlements » et qui 

sont soutenus par de bons avocats. La transmission des lois, des règlements, des 

valeurs même, fût-elle stricte et réfléchie, ne suffit jamais à entraîner l'obéis-

sance. La transmission n'interdit pas la transgression. 

L'élève peut toujours choisir soit de respecter les valeurs qu'on lui enseigne, 

d'en faire les maximes d'une vie, soit de les rejeter ou de les bafouer. Telle est 

l'ultime limite du pouvoir de l'enseignant, à quelque niveau qu'il se trouve : 

l'élève garde toujours la possibilité de retourner contre ses maîtres leurs propres 

doctrines. Platon le fit contre les sophistes, saint Augustin contre la rhétorique, 

Voltaire contre les jésuites, Ho Chi Minh contre l’École coloniale dont il sortit 

 
6. Charles Renouvier, Manuel républicain de l'homme et du citoyen, Garnier, « Les 
classiques de la politique », 1981. Voir aussi Charles Coutel : La République et l'école, 

Agora, 1991. 



Bernard Jolibert 

 

128 

 

pourtant major. Inutile de multiplier les exemples ; ils nous disent clairement la 

limite comportementale de la transmission d'un savoir. 

Comment, alors, au-delà des savoirs, conduire l’élève à adopter le compor-

tement citoyen souhaité ? Comment modeler l’élève à cette citoyenneté  de telle 

sorte qu'il se tourne de lui-même vers les comportements citoyens ? 

Dernier avatar de 1a réflexion pédagogique, l’ « éducation civique et mo-

rale » va prendre le pas sur la simple instruction. Le savoir n’est pas suffisant ; 

il faut d’urgence informer des mœurs des citoyens, constituer des habitus : ces 

dispositions morales inconscientes appuyées par l'exercice et dont parlaient déjà 

Protagoras
7
 et saint Thomas

8
. Comment faire ? En provoquant l’intériorisation 

des principes du droit par leur mise en pratique directe. 

À ce niveau interprétatif, les savoirs eux-mêmes semblent devenir encom-

brants ; ils génèrent en effet des inégalités, donnant des armes à ceux qui les 

détournent et n’entraînant pas nécessairement les compétences comportemen-

tales du futur citoyen. D’où, peut-être, cette « éducation nouvelle à la citoyen-

neté » qui doit conduire, comme le rappelle Philippe Meirieu, à inculquer une 

habitude citoyenne par delà les savoirs traditionnels véhiculés par l’école, par 

delà même l’« instruction civique » condamnée à rester lettre morte parce que 

située au niveau de la seule instruction, nécessairement théorique et livresque. 

Il faut impliquer l'élève dans des projets d'école, d'établissement, en le faisant 

participer à l'élaboration du règlement intérieur et à la vie associative infra et 

extra scolaire, à la gestion de foyers, d'ateliers, etc. Par une sorte de prise en 

main institutionnelle citoyenne, on le conduirait à une sociabilité plus sûre et 

mieux ancrée que par le passé. 

L'idée est séduisante de voir dans l'école le lieu d'inculcation de modèles 

comportementaux sociaux et la tâche paraît à beaucoup urgente dans la mesure 

où l’école reçoit de moins en moins d’élèves déjà formés à la sociabilité mini-

mum. Il ne convient plus aujourd'hui d'instruire seulement le citoyen, mais 

d'amener à accepter de vivre en citoyen des élèves réfractaires. Dans ce cas, la 

diffusion purement théorique des savoirs ne saurait suffire, cela ne fait aucun 

doute. Le souci de faire acquérir des compétences répond à une urgence poli-

tique et sociale. 

Mais, et c'est là la véritable difficulté éducative, faut-il pour autant jeter 

l'enfant avec l'eau du bain ? Ne risque-t-on pas, à force de discréditer les sa-

voirs comme inégalitaires, d'oublier que le « citoyen » idéal est celui qui, 

certes, se comporte en citoyen mais aussi celui qui se montre capable d'expli-

quer, de s'expliquer et d'expliquer aux autres pourquoi il se comporte ainsi. Ce 

 
7. Platon : Protagoras (318 a. ssq), Œuvres complètes, Gallimard, vol. 1, 1950. 

8. Saint Thomas d’Aquin, De Magistro, et Aristote, Éthique à Nicomaque, II, C5. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

129 

 

qui implique tout à fait autre chose que cet habitus inculqué plus ou moins 

inconsciemment. Le citoyen est avant tout une personne capable d'user de sa 

raison dans tous les domaines du savoir. C'est peut être cette découverte des 

Lumières qu'il faut ne pas oublier et sur laquelle il me paraît urgent d'insister. 

Le problème est grave car, à durcir l'opposition entre savoirs, toujours iné-

galitaires, et compétences, toujours socialisantes, on finit par conduire à une 

dérive où l'enseignement n'a que trop de facilité à s'enfermer : celle du mépris 

des savoirs scolaires, considérés comme anomiques et inutiles, et celle, plus 

dangereuse encore politiquement, de la glorification des manœuvres de mani-

pulations sociales par l'école. 

Le dénigrement des savoirs 

À dire vrai, ici encore, on n’a pas attendu P. Bourdieu
9
 ou Ph. Meirieu pour 

constater que nous n'avons pas tous les mêmes connaissances « scolairement 

rentables » ni le même positionnement social de départ pour les acquérir et pour 

souligner que les chances d'accès à la culture ne sont pas pour tous les mêmes. 

On n’a pas attendu non plus Baudelot et Establet
10

 pour constater qu'il peut être 

fait une utilisation à la fois inégalitaire et inégalisatrice des savoirs, entendus 

comme capitaux cognitifs et outils de sélection sociale. 

Durant la révolution française de 1789, époque qui reste au centre de la ci-

toyenneté en acte, des hommes comme Henriot ou Hébert proposaient déjà de 

brûler la Bibliothèque nationale. Dumas, plus expéditif et plus conséquent, 

envisageait la possibilité de guillotiner tous les hommes de science comme 

sujets d’élitisme et donc traîtres en puissance. On ne parlait pas encore de « ca-

pitalistes » du savoir mais de « privilèges savants ». 

Condorcet, encore lui, voit bien où gît la faiblesse de cette argumentation 

radicale. C'est une chose de lutter contre l'injustice et l'inégalité sociale en vi-

sant à plus d'égalité, c'en est une autre de conduire à toujours plus d'inégalité en 

cultivant toujours plus l'ignorance et l'obscurantisme. Déclamer contre le savoir 

témoigne surtout de l'ignorance ou de la naïveté des détracteurs, tout simple-

ment parce que l’ignorant n'a aucun moyen d'assumer sa citoyenneté. Pourquoi 

? 

Comme le rappelle aujourd'hui C. Kintzler
11

, parce que l'ignorance impose 

 
9. P. Bourdieu et J.-Cl. Passeron : Les Héritiers, éditions de Minuit, 1964 ; La Repro-

duction, Minuit, 1970. 

10. Baudelot et Establet : L'École capitaliste en France, Maspero, 1972. 
11. Catherine Kintzler : Condorcet. L' instruction publique et la naissance du citoyen. 

Paris, 1984. Voir aussi Antoine Prost : Éloge des pédagogues, Le Seuil, 1985. 



Bernard Jolibert 

 

130 

 

la plus totale dépendance de celui qui ignore par rapport à ceux qui possèdent le 

savoir. Si le savoir peut entraîner une « distinction sociale », l'ignorance con-

duit irrévocablement au despotisme de ceux qui savent sur ceux qui ignorent. 

Du simple point de vue de l'inégalité sociale, l'éducation citoyenne ne sau-

rait donc se penser ni se transmettre sans contradiction contre les savoirs, tant 

disciplinaires que généraux. Plus j'en sais dans tous les domaines et plus ma 

possible citoyenneté est éclairée dans ses décisions et ses choix. L'encyclopé-

disme, avant de devenir une tare, est d'abord fondamentalement une vertu pé-

dagogique, comme l'étymologie l'indique clairement et comme Diderot le pen-

sait. I1 exprime l'esprit d'émancipation général dont le versant politique n'est 

qu'un aspect. Par l'accès au savoir, n'importe quel savoir, c'est un pan de ma 

dépendance qui s'effondre. L'émancipation du citoyen se construit avec les 

savoirs, non contre eux. 

Ceci n'est pas le seul despotisme que risque l'ignorant. Il en existe un autre 

plus sournois, celui qui consiste à tomber sous la dépendance inconsciente du 

groupe social qui tisse, sous couvert d'affectivité plus ou moins chaude, les 

liens d'un esclavage d'autant plus solide qu'il est rassurant et protecteur. La 

vertu d'intégration au groupe devient exactement inverse de la vertu citoyenne. 

Une tribu, un clan, une secte culturelle, un groupe, sportif ou scolaire, ne 

sont jamais des lieux citoyens, sinon métaphoriquement ; précisément parce 

qu'ils cherchent à enfermer leurs membres au lieu d'en libérer l'action indivi-

duelle. Quant au simple sentiment d'appartenir à un groupe plus ou moins con-

sensuel, il ne fait pas la citoyenneté, pas plus que la plus ou moins grande cha-

leur intégrative du lien social qui s'apparente plus aux affects grégaires qu'à la 

conscience citoyenne qui implique précisément que l'on soit capable de prendre 

quelque distance intellectuelle et affective, de manière individuelle, avec son 

groupe d'origine. Le citoyen reste une abstraction politique, c'est vrai, c'est 

aussi pour cela qu'il est si difficile de le rendre sensible aux élèves. C'est pour-

tant là qu'est sa vertu. Peut-être alors comprend-on mieux pourquoi on passe à 

côté de la véritable question lorsqu'on conçoit l'éducation citoyenne comme une 

adaptation à des groupes sociaux plus ou moins larges, caricatures de citoyen-

neté et qui par leur caractère parcellaire, leur sociocentrisme, sont plus néfastes 

qu'utiles. 

La citoyenneté n'a rien à voir avec le conformisme social ; elle en est tout 

l'opposé. Un citoyen, au sens strict, vit dans la cité, c'est-à-dire dans une com-

munauté politique de droit où chacun doit connaître son pouvoir et ses limites 

comme pur individu au sein d'un système de lois qui valent pour tous. I1 sup-

pose la conscience qu'en dépit des différences ou des ressemblances, des inté-

rêts qui les opposent ou les rapprochent, les hommes sont des êtres raisonnables 

qui peuvent dépasser ces singularités accidentelles pour vivre côte à côte pour 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

131 

 

peu qu'ils acceptent une législation commune. 

On le voit, à côté du droit à la différence, dont on nous rebat les oreilles à et 

qui est en réalité un fait brut et non un droit, se pose d'urgence, non le droit à la 

ressemblance, mais le droit à l'identité abstraite qui permet à des êtres divers de 

se reconnaître identiques les uns aux autres d'un point de vue transcendant celui 

des particularismes ou des singularités. La citoyenneté, au-delà de l'apparte-

nance très réelle à des groupes subalternes, suppose l'accès à l'universel.  

La Cité n'est pas n'importe quelle forme de communauté, ni la citoyenneté 

n'importe quelle forme d'intégration sociale. Elle implique une communauté 

politique de droit qui ne survit, comme 1’a bien vu Rousseau à propos de son 

projet de constitution pour la Corse (déjà !), que parce que chacun la soutient 

librement, individuellement, pour la constituer et la faire appliquer. On se 

trouve au niveau du réflexif, du rationnel, et non au niveau du sentiment cla-

nique. 

Au fond, chacun contracte avec lui-même et avec les autres en fonction 

d'exigences qui valent pour tous sans exception, ce qui est propre de la loi. 

L'humanité, comme la Cité, n est pas l’homme donné concret, existant dans sa 

singularité originale, mais cette part de nous-mêmes qui est postulée dans tous 

les autres et qui fait qu'en dépit d'intérêts privés, de choix affectifs premiers, je 

suis capable de penser une règle, de me l'imposer et de m'y tenir. 

La Cité est donc bien, comme le voulait Kant, l'idéal régulateur de toute 

pensée politique, de même que l'humanité raisonnable est l'idée régulatrice à 

laquelle la citoyenneté implique que l'on s'efforce de participer.  

Là gît le droit citoyen, notion abstraite certes mais fondatrice.  

Proclamer les droits de l'humanité en chacun, ce n'est pas prôner t'originalité 

individuelle ou la singularité empirique, c'est, au contraire, dévoiler la distance 

qu'il peut y avoir entre l'individu habité par l'immédiateté du désir, l'aveugle-

ment idéologique, l’enfermement dans le culte ou la race, dans la famille, la 

religion, les passions disparates et l'humanité soucieuse de son universalité.  

On le voit, on n'est jamais tout à fait citoyen ; on tente avec plus ou moins 

de bonheur de le devenir, c'est-à-dire qu’on tente de se montrer capable de 

dépasser les exigences passionnelles d'un moi empirique soumis aux affects 

immédiats à demi inconscients, pour se penser comme sujet rationnel et raison-

nable appartenant à un ensemble de sujets raisonnables qu'on appelle Répu-

blique. La citoyenneté n'est donc pas un donné, c'est une conquête, une tâche. 

Elle correspond plus à un devoir-être qu'à un état de fait. Certes, le souci kan-

tien de sujet moral universel peut paraître à certains bien dérisoire en ces temps 

de modernité obsessionnelle et de ploutocratie universelle. Pourtant, c'est bien 

lui qui rend pensable et possible le «  citoyen » et Kant a su payer sa dette à 



Bernard Jolibert 

 

132 

 

Rousseau
12

. 

Les Lumières ont fourni ce modèle de citoyenneté précisément en temps de 

crise. Il suppose que nous soyons capables de conduire les élèves à se penser à 

la fois, certes sur le plan de la singularité subjective, mais aussi sur le plan de 

l'universel. Or, comment aider à l'émergence d'une pensée rationnelle là où 

l'affectif, le singulier, le passionnel, le modèle clanique dominent ? Quels outils 

proposer à l'élève qui l'invitent à se concevoir comme citoyen d'une république 

et non en tant que simple membre d'un club de services plus ou moins intéres-

sant ? 

Retour aux savoirs 

Il semble que l'on ne puisse conduire les élèves à se penser sur le plan de l'uni-

versel que si certaines conditions sont réunies. 

D'abord, cela ne fait aucun doute, si l'exemple vient d'en haut, c'est-à-dire si 

nous nous conduisons nous-mêmes en citoyens. On peut dissimuler avec les 

adultes ; l'entreprise est plus difficile avec des adolescents qui sont perspicaces, 

physionomistes et à l'affût de nos contradictions. 

Platon rappelait que seuls des citoyens pouvaient élever des citoyens, 

s'étonnant que l'on abandonne l'éducation des adolescents à des gens sans édu-

cation. I1 est, dès lors, de notre tâche de résister aux tentations de l'esprit de 

corps, toujours étroit, toujours particulariste, du régionalisme, toujours aliénant. 

Le repli sur soi, ultime tentation des temps de crise sociale, tout comme le ra-

cisme ou la xénophobie qui n'en sont que l'expression exacerbée, sont un dan-

ger rampant qui mine la citoyenneté. 

À ce niveau, toutes les entreprises qui visent à organiser à l'école les pra-

tiques sociales, à gérer les relations interurbaines sur le modèle de la Cité sont 

souhaitables, cela va de soi : de la participation à la Fédération indépendante 

démocratique lycéenne au simple rôle que joue l'élève au sein d'une délégation 

d'élèves, il est indéniable que la citoyenneté se vit et se construit aussi par l'ac-

tion dans laquelle l'élève s'engage lui-même. En ce sens, il n'est pas faux de dire 

avec J. Château
13

 que la citoyenneté commence par la politesse et la culture 

générale puisque toutes deux obligent à sortir du nombrilisme narcissique et de 

l'intérêt particulier immédiat. 

 
12. Jean-Jacques Rousseau : Du contrat social, Le Seuil, 1977. Pour ce qui touche aux 

conditions de possibilité de la citoyenneté, voir Cordeiro (sous la direction de) : La 

Citoyenneté dans tous ses états, L'Harmattan (CIEMI), 1992. 
13. J. Chateau : L'Étudiant périmé, Vrin, 1968. Voir aussi Hannah Arendt : « La crise de 

1'éducation » in La Crise de la culture, Gallimard, 1984. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

133 

 

Il est donc souhaitable, et sur ce point Philippe Meirieu a raison, de consti-

tuer partout où l'école le peut des dispositifs qui donnent aux élèves les occa-

sions de se construire un modèle de comportement citoyen (ce qui est le con-

traire d'une morale de bande), de discuter les lois, les règlements (ce qui ne 

signifie pas ne pas les appliquer), de surmonter les conflits (ce qui ne veut pas 

dire nier leur existence), de prendre la parole et de savoir la donner (ce qui est 

le contraire de la conduite manipulatrice de réunions). 

Toutes les occasions qui permettent l'installation du sens civique et moral 

sont souhaitables : discussions autour des Déclarations des droits du citoyen 

lycéen, implication des élèves dans la vie du quartier, clubs scolaires qui fonc-

tionnent dans les lycées en marge des activités d'enseignement, sorties au tribu-

nal, à la mairie, etc. 

Toute cette éducation directe à la compétence, par la vie, l'exemple et la 

pratique, est sans aucun doute efficace. Pourtant, il est à craindre qu'elle reste 

lettre morte si elle n est pas réfléchie dans et par des savoirs véhiculés au sein 

de l'institution scolaire. 

Où l’enfant, en effet, rencontre-t-il cette universalité abstraite nécessaire à 

l’accès à la citoyenneté ? Où découvre-t-il l'obligation de penser l'expérience 

sous les catégories universelles de la raison, sinon dans l'univers de l'école 

(discipline et savoirs confondus). Où rencontre-t-il l'exigence qui lui donne la 

force d'une discipline de soi ? La situation scolaire institue en fait la première 

cohabitation sociale d'êtres différents soumis de manière semblable à l'autorité 

d'une même règle dont les maîtres, les professeurs ne sont que les représentants. 

En ce sens, l'école est le premier paradigme, imparfait certes, mais réel de la 

société à venir. De plus, les élèves y sont dans un rapport au savoir comme les 

citoyens vis-à-vis de la loi, rapport d'autorité qui n'a plus rien d'arbitraire 

puisque ce n'est plus le plaisir du maître ou le bon vouloir du parent qui déci-

dent du vrai, mais le vrai qui assigne la même discipline au maître et à l'élève. 

À ce propos, juste une incise ! On se plaît parfois à opposer l'université 

américaine où l'enseignant serait au service des élèves et des étudiants, à l'uni-

versité française où l'élève serait au service des professeurs. Cette représenta-

tion de l'institution scolaire en termes de services est aussi éloignée de l'idée de 

citoyenneté que l'idée de science ne l'est de celle d'approximation idéologique à 

des fins à électorales. 

Élèves ou maîtres, le plus souvent les deux, nous sommes tous condisciples 

d'une même vérité idéale, et non disciples les uns des autres. En ce sens, nous 

sommes au service de la transmission des savoirs, lesquels restent, et eux seuls, 

la mesure de ce que nous disons et faisons. 



Bernard Jolibert 

 

134 

 

De ce point de vue, saint Augustin
14

, chrétien s'il en fut, rejoint Alain
15

, 

penseur radical-socialiste, à travers Durkheim
16

, agnostique notoire, pour dé-

fendre l'idée que l'école est le lieu où la pensée individuelle s'exerce sur un 

obstacle abstrait qui porte en lui la nécessité de sa propre cohérence, le savoir. 

C'est au service du savoir que nous sommes, maîtres ou élèves ; c'est de lui 

que vient le respect réciproque que tous les acteurs du système éducatif se doi-

vent et de nulle part ailleurs. C'est lorsque la raison s'exerce sur ce qui la dé-

passe et en marque à la fois la puissance et les limites que 1’égalité citoyenne 

commence à devenir possible. Loin d'indiquer une quelconque inégalité, les 

savoirs scolaires renvoient à une égalité vraie, absolue, la seule peut-être, au-

thentique mesure de tous et de chacun. 

Mais les savoirs scolaires offrent un autre avantage à l'éducation citoyenne : 

ils posent la règle générale qui oblige à se discipliner. Ces savoirs sont la pre-

mière forme objective que rencontre la liberté arbitraire de l'enfant. 

La rigueur des disciplines scolaires, dans leur forme didactique parfois si 

décriée, implique que j'abdique de mes préférences particulières, proprement 

« idiotes » au sens étymologique, liées à mes origines, mes préjugés, ma cul-

ture, pour tenter d'accéder à un point de vue qui ne m'est plus personnel, mais 

qui est valable au-delà de ma petite personne et permet seul l'échange avec 

autrui. Par delà mes préférences personnelles, les choix affectifs qui guident 

inconsciemment certaines options, par delà mon histoire personnelle, en accé-

dant au savoir scolaire, on accède sinon à l'universel du moins à son ombre 

scolaire, ce qui n’est déjà pas si mal : un contenu de connaissances qui résiste à 

mes propres caprices passagers. 

En dépit d'une hâtive et discutable Défaite de Platon, ce n'est pas parce que 

l'esclave est esclave, que Socrate est grec, ou Ménon petit bourgeois athénien, 

que la duplication du carré est possible, mais l'inverse. En dépit de leurs singu-

larités, les personnages du dialogue
17

 platonicien ne peuvent se comprendre que 

parce que chacun postule une raison commune en acte dont l'action éducative 

mathématicienne est un terrain d'exercice privilégié. 

La même analyse pourrait se faire à propos des textes littéraires. Alain rap-

pelait (mais le lit-on encore aujourd'hui ?) que ce n'est pas le présent qu'il faut 

étudier, ou le proche, parce que le proche ou le présent peuvent être aussi stu-

pides et aliénants pour la pensée que le passé, mais ce qui grandit l'homme, ce 

 
14. Saint Augustin : De Magistro, Klincksieck, 1988. XllI, 42, 43, 44. 

15. Aain : Propos sur l’éducation, PUF, 1976 (textes LXXX, LXXXII, LXXXIII, 

LXXXV, LXXXVII). 

16. Durkheim : L'Éducation morale, PUF, 1974, p. 175 ssq ; Leçons de sociologie, PUF, 
1995, p. 79 ssq. 

17. Platon: Ménon, Gallimard, vol. l, 1950. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

135 

 

qui l'invite à penser, à comparer, à mesurer ce qu'il est à partir de jugements 

plus larges, ce qui l'invite à se concevoir sous la catégorie de l'universel. On 

objectera qu'il est difficile techniquement de définir un grand texte ! À quelles 

règles reconnaît-on sa grandeur ? Je crois que le contenu politique d'une œuvre 

l'indique assez vite. 

Les Chouans de Balzac posent clairement la question des valeurs ci-

toyennes. Quant à Quatre-vingt treize d'Hugo, Cinq Mars de Vigny, « J'ac-

cuse » de Zola, Antigone d'Anouilh ou de Sophocle, l'Arturo Ui de Brecht, 

Rhinocéros d'Ionesco, A. France dont Les Dieux ont soif sont un éloge de la 

citoyenneté vraie, ils invitent directement à une réflexion sur les conditions de 

la citoyenneté. 

Que raconte-t-on dans toutes ces œuvres, sinon l'épopée de la résistance du 

citoyen aux pouvoirs insidieux qui prétendent le transformer en sujet ? L'esprit 

critique n'est pas un don, mais une conquête de l'intelligence, l'éducation ci-

toyenne vraie n'inculque pas, elle éveille. Au-delà du contenu politique histo-

rique du livre, il y a des archétypes qui servent de mesure à nos propres com-

portements. On le devine, éduquer le citoyen, ce n'est pas former le projet d'un 

lycéen obéissant, bien gentil, bien poli, bien respectueux de n'importe quel 

règlement ; c'est instituer un individu au jugement réfléchi et critique, capable 

de remettre en question les codes et lois que tout pouvoir impose, y compris 

ceux qu'il s'impose à lui-même. 

Dans cette tâche difficile, deux écueils nous guettent qui sont comme deux 

tentations de la facilité. 

D'abord, réifier cette idée de citoyenneté au point de prétendre lui donner un 

contenu catéchétique, ce qui reviendrait à étouffer l'usage critique de l'enten-

dement. Sur le cheminement de la raison, le premier danger reste le dogma-

tisme. Comme le dit très bien Christiane Ménasseyre, « Pas de catéchisme, fût-

il républicain, voire populaire ; tout catéchisme est une injure à la raison ! »
18

. 

Mais peut-être conviendrait-il de se méfier aussi de ces formes douces et in-

sinuantes de dogmatisme moral qui passent par l'imprégnation médiatique et 

conduisent au conformisme le plus stupide et le plus dangereux puisqu'il reste 

inconscient. L'insinuation morale, l'ingérence idéologique sur le thème de la 

socialisation, si présentes dans le champ éducatif, sont d'autres sortes de dog-

matisme dont le but avoué reste de manipuler les consciences et non d'éveiller à 

la raison citoyenne. Un catéchisme, on l'a vu, enferme l'esprit et interdit de 

comprendre, il ne vise en rien à libérer des courants idéologiques, si prégnants 

aujourd'hui puisqu'ils disposent de moyens autrement puissants de communica-

 
18. Christiane Ménasseyre : « Instituer 1'école, cœur de la cité, lien de vraie liberté », in 

L'École et la Cité, CDDP de l'Oise, 1996, p. 33 sq. 



Bernard Jolibert 

 

136 

 

tion que ceux dont dispose 1’Éducation nationale. 

L'autre écueil est le relativisme sceptique pour lequel tout se vaut, la vio-

lence privée et la violence d'État, les impôts publics et le racket, le groupe, la 

bande, la nation ; tout est raisonnable puisque tout est communication, tout est 

pensée puisque tout est verbiage ; tout est citoyenneté puisque tout est social, 

même l'inadmissible ! Cette attitude paresseuse incite à accepter les pires com-

promis.  

Ce danger-là est gravissime pour la citoyenneté : l'esprit critique n'est certes 

pas l'esprit de critique, mais la tolérance n'est pas la démission sceptique, elle 

en est tout le contraire. Comme le rappelle encore Christiane Ménasseyre : 

« Sans doute la tolérance est une vertu du citoyen, mais tout ne se vaut pas, 

toutes les opinions ne se valent pas, tout ne peut être toléré. Et c'est précisément 

pour la tolérance un devoir de ne pas tout tolérer. »
19

 

Or, par delà les hésitations de la pédagogie ou les incertitudes didactiques, il 

est des références historiques solides que l'école invite à découvrir, celles des 

savoirs. C'est à travers eux que l'élève approche la première normativité objec-

tive qui ne soit pas arbitraire. La vérité d'un exercice scolaire ne dépend plus du 

bon vouloir des adultes mais de principes inhérents aux savoirs eux-mêmes. 

On dit justement que l'État perd sa souveraineté lorsqu'il n'a plus la force ou 

la conviction de défendre les valeurs qui le fondent. C'est aussi vrai pour les 

valeurs rationnelles des sciences. Il en va de même pour la citoyenneté. Elle se 

perd dans la tyrannie de l'opinion versatile si elle ne tente constamment de 

distinguer l'essentiel de l'inessentiel, ce qui vaut pour tous de ce qui ne vaut que 

pour quelques-uns. 

On le voit, l'éducation à la citoyenneté n'est pas le développement de la 

spontanéité. Elle implique, par la médiation des savoirs, cette formation de soi 

par soi, disons-le, cette discipline de soi qui donne à la personne sa cohérence 

et les appuis normatifs sans lesquels l'individu reste sans force quand il doit 

choisir et sans résistance contre les séductions de la facilité. 

On ne conduit les citoyens à participer à leur propre citoyenneté, autre- 

ment dit à obéir à des lois qu'ils sont à même de se donner, que si on leur per-

met de structurer leur personnalité. Les savoirs scolaires semblent bien les 

premiers appuis intellectuels stables qui peuvent donner à la pensée son effica-

cité et sa cohérence. 

Donc, contrairement à l'idée que l'on répand parfois hâtivement, les savoirs 

généraux scolaires, même les plus éloignés en apparence de la stricte instruc-

tion civique, sont libérateurs, tout comme la discipline dans l'école, laquelle ne 

 
19. Ibid. Voir aussi L’Enseignement philosophique, novembre-décembre 1997 et jan-

vier- février 1998. 



L’éducation à la citoyenneté et les savoirs scolaires 

 

137 

 

se discute que si on est d'abord capable de l'appliquer. Grâce aux savoirs, on ne 

se contente plus d'énumérer des préférences arbitraires comme on juxtapose des 

désirs à l'infini ; on généralise, on compare, on confronte des comportements, 

ce qui est, là encore, une condition de possibilité pour que la citoyenneté de-

vienne réalisable. Et, si l'élève Törless, en dépit de son désarroi d'adolescent, 

parvient à éviter la tentation totalitaire qui reste une tentation de l'adolescence, 

c'est peut-être qu'il est mieux armé intellectuellement pour comprendre le 

monde que ses camarades, englués dans leurs certitudes de classe et méprisants 

à l'égard des disciplines, nécessairement « théoriques et inadaptées », et des 

maîtres
20

, toujours « rétrogrades et médiocres ». 

Une dernière objection aux savoirs scolaires vient de ceux qui considèrent, 

non sans quelque dédain, que ces savoirs ne sont pas de véritables connais-

sances, mais des savoirs scientifiquement dévoyés par la nécessaire adaptation 

pédagogique qu'ils supposent. Les connaissances savantes seraient seules véri-

tablement formatrices de l'esprit parce que pures de toute transposition didac-

tique. 

C'est oublier que les connaissances académiques transmises par l'école en 

général sont formatrices précisément parce qu’académiques. Le problème arbi-

traire de géométrie, la lecture formelle d'un texte littéraire, l'analyse simplifiée 

d'une situation historique, la rigueur d'une dissertation philosophique, la ver-

sion, qu'elle soit latine, anglaise, espagnole ou allemande, l'exigence de grimper 

cinq mètres à la corde ou de nager une longueur de bassin, présentent des situa-

tions où l'élève doit affronter un problème, certes artificiel, simplifié, mais 

précisément transférable à d'autres situations parce qu'artificiel et compréhen-

sible, parce que formalisé. 

Le savoir scolaire, en dépit de ce que peuvent penser quelques esprits cha-

grins, est l'outil transférable à l'infini de cette raison critique débutante qu'exi-

gera la citoyenneté en acte. Un citoyen sans formation générale, sans connais-

sances des disciplines qui permettent d'apprécier, d'évaluer, de comprendre les 

situations historiques, économiques, politiques où il aura à vivre est imman-

quablement condamné aux abattoirs de l'histoire. 

Conclusion 

I1 existe donc une dimension émancipatrice du savoir scolaire qui est peut-être 

trop vite évacuée dans les réflexions sur l'éducation à la citoyenneté. Il est vrai 

qu’aujourd’hui 1’école lutte contre l’échec en général, elle est l’école de la 

réussite et cela se mesure aux comportements observables, aux compétences 

mesurables. 

 
20. Robert Musil : Les Désarrois de l'élève Törless, Le Seuil, 1960. 



Bernard Jolibert 

 

138 

 

Peut-être qu'à lutter d'abord contre l'ignorance, elle gagnerait à rester 

1’école du savoir, ce qui serait déjà une forme de réussite appréciable
21

 par les 

comportements citoyens que ces savoirs permettent d'entraîner. 

Car le savoir n'est pas seulement formateur de l'intelligence pure, il est for-

mateur de la personnalité tout entière, y compris dans sa dimension morale, 

condition de la citoyenneté. Nous avons sans doute raison d'attendre de t'institu-

tion scolaire plus que de simples connaissances surtout en ces temps de vio-

lence et de crise ; pourtant, dans tous les cas, ce n'est pas en négligeant, en 

méprisant ou en dévaluant les savoirs disciplinaires que l'on permettra « l'édu-

cation citoyen ne » des jeunes lycéens. Pour lutter contre la tyrannie du groupe 

ou de l'opinion, ils n'auront en dernière instance que leur raison individuelle. 

Or cette dernière se forme, se discipline, s'éduque par l'exercice sur des sa-

voirs scolaires et non par leur mépris.  

Un dernier mot. « L'éducation à la citoyenneté » ne saurait se satisfaire du 

vieux rêve d'un consensus identitaire au sein duquel l'adhésion unanimiste à des 

valeurs entraînerait un état social où régnerait une paix sans partage. L'éduca-

tion à la sociabilité molle, si elle a beaucoup à voir avec la paix des cimetières 

dont rêve toute formation totalitaire, n'a rien à faire dans l'éducation à la ci-

toyenneté, laquelle suppose toujours que 1’élève puisse échapper au maître, à 

quelque niveau qu'on se trouve de l'enseignement. Quelqu'un qui réfléchit aux 

valeurs, qui discute les lois, juge des normes fondatrices, en discute, est tou-

jours indocile aux pouvoirs. Le droit à la désobéissance civique, ultime recours 

du citoyen, peut faire partie de ses devoirs les plus sacrés.  

À ce stade, chacun l'aura compris, il n'y a qu'une valeur à transmettre : celle 

d'avoir le courage de penser par soi-même et de dire « non » s'il le faut, au 

risque de se tromper et en sachant les limites d'une telle attitude critique. « Sa-

pere aude ! »
22

 : ose penser par toi-même ! Aie le courage de penser par toi-

même ! Cet adage des Lumières ne s'apprend qu'en usant librement de sa 

propre raison. Quant à cette dernière, elle se forme libre à travers l'ensemble 

des disciplines scolaires les plus rigoureuses. 

Le reste, pour utile que cela puisse paraître, relève de manœuvres visant à la 

manipulation morale
23

, ce qui ressortit à l'embrigadement sectaire, lequel a 

besoin de membres soumis et non de citoyens libres. 

 
21. Jean Lombard : « Être et savoir », in L'École et la Cité, op. cit., p. 11 sq. 

22. Emmanuel Kant : « Réponse à la question : qu'est-ce que les Lumières ? », in 

Œuvres philosophiques, vol. 11, p. 209 ssq, Gallimard, 1985. 
23. Claudio Rubiliani : « La culture scientifique, élément fondamental de la citoyenne-

té », in L’Éducation à la citoyenneté, Magnard, 1996, p. 51 sq. 




